

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

غوث صمداني محبوب سجاني سيدمح في الدن عبدالقادر حاكاني ينين رسالةوري معشرحموسومهب بوابرالعثال اخرينع اجربنده نواز سيد محمد عني كيسودراز قدس سرة مُولوي احديثان

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

| برا غيث عظم مديث عيد                      | نام كتاب المستناب |
|-------------------------------------------|-------------------|
| رسالبه غوث اعظم معه ش موسومه              |                   |
| "جوا ہرالعشاق"                            |                   |
| حفرت خواجه بنده نواز محمه حيني گيسو دراز" | معنف              |
| مولوی احمد حسین خال"                      | 7.7               |
| محمد يوسف وارثى                           | باائتام المتام    |
| علامه محمد انور قمر نقشبندي مجددي         | پروف ریڈنگ ۔۔۔۔۔۔ |
| اول مئى 2000ء                             | ١٠٠٠٠٠ ا          |
| 1100                                      | تعداد             |
| چوېدري غلام رسول ميال جواد رسول-          | <i>*</i>          |
| كالياد آداد چوك نسبت رود المور            | کپوزنگ            |
| 81/=                                      |                   |
| لنے کا یہ ا                               |                   |

پروگريسو بكسل 40- بى اردو بازار الهور اسلام بكذيو 12- يخ بخش روژ للهور المت يليكيشز فيمل مجد اللام آباد فون: 254111

الله والله و

## عرضناشر

قار نين كرام!

آپ کا یہ ادارہ "پروگریسو بکس" الہور کے نام سے آپ حضرات کے تعاون سے بفت بلہ تعالیٰ ذہیں اور اخلاقی کتب کی اشاعت میں مفرد مقام رکھا ہے۔
آپ کی توجہ اور معاونت سے اسلامیات کے متعدد شعبوں میں گراں قدر

- ويول في مد حمن في و ميال

زیر نظر کا ب "رسالہ غوث الاعظم" معہ شرح موسومہ بہ جوا ہر العثاق معنی کے فوٹ الاعظم" معہ شرح موسومہ بہ جوا ہر العثاق معنی کے حضرت خواجہ بندہ نواز سید محمد حمین کیسو دراز آئی ٹایا بھا۔ اس کی مقبولیت کے جس کا اردو ترجمہ مولوی احمد حمین ظال آنے کیا تھا۔ اس کی مقبولیت کے پیش نظراج اس کی اشاعت کی سعادت ہارے جھے میں آرہی ہے۔ کوشش کی گئی ہے کا جو زیادہ صحت کے ساتھ قار کین کے کوشش کی گئی ہے کا جو زیادہ سے ذیادہ صحت کے ساتھ قار کین کے کا تھوں میں پنچے۔ اگر کمیں کوئی غلطی نظر آجائے تو نشان دہی فرما کر جمیں مطلع کا تھوں میں پنچے۔ اگر کمیں کوئی غلطی نظر آجائے تو نشان دہی فرما کر جمیں مطلع

-055

شکریه چوہدری غلام رسول میاں جواد رسول

## فہرست

|     | A-Salk Call Figure 1996                            |      |
|-----|----------------------------------------------------|------|
| 9   | وياچ                                               |      |
| 70  | بم الله السل الرحيم                                | -1   |
| 14  | حمد بار أ حالي                                     | _r   |
| ~~  | نعد رسول كريم اللهافية                             | _٣   |
| 24  | الله سے انس غیراللہ سے وحشت                        | _L   |
| M   | شريعت طريقت حقيقت                                  | -0   |
| MA  | انسان میں خدا کا ظهور                              | -4   |
| ۵٠  | انسان میں خدا کامقام                               | -6   |
| ٥٣  | خدا كا كھانا بينا                                  | _^   |
| ۵۹  | نور انسانی سے فرشتہ اور نور خدا سے انسان کی پیدائش | _9   |
| 44  | خدا کے آئینہ انسان اور انسان کا آئینہ اکوان        | _1•  |
| YY  | طالب ومطلوب سوار اور سوارى                         | _li  |
| ۸۲  | انسان خدا كااور خدا انسان كابھير                   | _11  |
| 4   | انسانی حرکات وسکنات میں خدا                        | -الا |
| 40  | اعضائے انسانی میں خدا کا ظهور                      | -10  |
| ۷۸  | فقرو فاقته                                         | _10  |
| Al  | خدا کے پاس کھانا' پینا اور سونا                    | -17  |
| PA  | سفر ظا ہراور سفریاطن                               | -14  |
| 91  | زبانی الفاظ سے اتحاد کا حال                        | -11  |
| 99  | سعادت وشقاوت ازلى                                  | _19  |
| 141 | فقرو فاقد سالک کی سواری ہے                         |      |
|     |                                                    |      |

.. موت کے بعد کا حال -11 101 محب ومحبوب کے درمیان محبت کامیردہ 104 الت بريم سے روحوں كار قص \_ ٢ I+A علم کے بخد دیدار - 46 110 دیدار کے بعد سوال سے بے یردائی -10 IIY ظہور باری کے بعد جنت میں الفت اور خطاب باری کے ۱۱۹ -17 بعد دوزخ می وحشت خدا کی پرهی ہوئی زحمت اور کرنمی \_ 12 110 الله کے یاس نیند -11 177 خدا کی صحبت فقراختیار کرنے سے \_19 177 زابر عارف اور واقف کے لئے نفس اور روح میں ١٢٦ --دمدار بلا واسطه -11 100 دوزخیوں اور جنتوں کے شعلے -47 11 ابل قرب اور ابل بعد کی فریاد --3 كنگار كے لئے دوري اطاعت كزار كے لئے قربت -44 IMA كنهارير ففل اور مغرورك ساته انصاف \_ 40 IMA گنگارے قربت اور اطاعت گزارے دوری - 14 100 عوام اور خواص کے لئے اندھرے اور روشن کے بروے ١٣٥ - MZ غیراللہ سے نکل کرخدا کے وصال - 4 IMA دلول اور ارواح سے نکل کر خدا کا وصال \_ 19 100 اصحاب بقا اور ديدار نور -140 101 معندے یانی کے بات -1 100 قربت کی نماز اور بهتر روزه -74 IDA رونا -77 . 141

| nr   | ti <sub>i</sub>                       | -44  |
|------|---------------------------------------|------|
| 110  | علم                                   | No   |
| MA   | عشق کے معنی                           | -174 |
| 14.  | عاشق ومعثوق ميس عشق كالحاب            | -47  |
| 121  | غم وخطرات سے نکل کر توبہ              | -~^  |
| IZM  | خدائی حرم میں واخلہ                   | _~9  |
| 124  | مجابده ومشامره                        | -0.  |
| IŁA  | بمترین محبت اللی والد واولاد سے بنازی | -01  |
| 1/4  | علم كاجاثا                            | -01  |
| IAT  | مجامده وشهوات سے رغبت                 | -0"  |
| IAY  | مواج                                  | -01  |
| 1/19 | نماز میں مواج                         | _00  |



### ويباچه

تصوف ایک إیبا طریقہ ہے جس سے انسان خواہشات نفسانی سے پاک ہو کر ان اخلاق حسنہ کو اپناتا ہے جو منشائے رب العزت کے مطابق ہوتے ہیں۔ اس طریقہ حیات سے قلب کی صفائی میسر آتی ہے۔ جسے تزکیہ نفس بھی کماجاتا ہے۔ اس طریقہ کو اپنانے والے صوفی گملاتے ہیں۔

صوفی لوگ چونکہ (صوف وگدڑی یا کمبل) پینتے تھے للذا ان کے اس طریقہ زندگی کو تصوف کما گیا۔ تصوف کی بیہ تعریف درست نہ ہوگی کیونکہ محض گدڑی یا کمبلیا کسی شخص کو صوفیا میں داخل نہیں کر دیتی۔ حقیقت میں صوفی کی دنیا شاہانہ آرزو سے الگ ہوتی ہے۔ وہ روحانی دنیا کے شہنشاہ ہوتے ہیں۔ دنیا والے تو ان کے آستانوں کی چوکھٹ کی خاک چائتے ہیں۔

صوفیاء کے نزدیک اسلامی علوم کی دو قشمیں ہیں ایک ظاہری اور دوسری باطنی علم وہ باطنی ظاہری علوم سے مراد شریعت ہے جو عوام کے لیے ہے۔ اور باطنی علم وہ ہے جو حضور نبی کریم الفلی اللہ علیہ اجمعین کو تعلیم فرمایا۔ ان صحابہ کرام میں حضرت ابو بکر صدیق " محضرت مولا علی " اور حضرت ابو ذر غفاری " کے نام سرفہرست آتے ہیں۔

انہیں اکابر بزرگوں سے باطنی علوم سے جو لوگ فیض یاب ہوئے انہوں نے ہی تصوف کو جنم دیا۔ صوفیاء کے نزدیک تصوف کے چار درج ہیں لینی شریعت' طریقت' حقیقت' اور معرفت۔

بعض کے نزدیک طربقت میں پہنچ کر شربعت کی پابندیاں ختم ہو جاتی ہیں اور

انسان فنافی الشیخ 'فنافی الرسول کی منزلوں سے گزر کرفنافی اللہ کی منزل میں پہنچ جاتا ہے۔

نصوف پر بہت سی کتابیں لکھی گئی ہیں۔ غنیہ الطالین کشف المجوب اور عوارف المعارف ذیادہ مشہور ہیں۔ ان کتابوں کے مصنف حضرت بیخ سید عبدالقادر جیلانی مصرت وا تا گئج پخش علی جو بری اور حضرت بیخ شماب الدین سروردی رحمتہ اللہ علیہ اصفیاء میں سے ہیں جو علوم ظاہری وباطنی سے خوب مزین تھے۔ دنیائے نصوف کی ایک ایک راہ سے واقف تھے۔ انہوں نے راہ سلوک اختیار کرنے والوں کے لیے وہ ضابطے اور اصول مرتب کئے ہیں جن کو اختیار کرنے والوں کے لیے وہ ضابطے اور اصول مرتب کئے ہیں جن کو اختیار کرنے کوئی سالک درست سمت کا تعین بھی کر سکتا ہے اور منزل کو بھی پا سکتا ہے۔

آپ کا نام سید محمد اور کنیت ابو الفتح اور لقب صدر الدین اور ولی الاکبر الصادق تھا۔ آپ کی پیدائش دبلی میں 4 رجب 721 بمطابق 30 جولائی 1321ء میں دبلی میں حضرت سید یوسف حسین رحمتہ اللہ علیہ کے ہاں جمعرات کے دن ہوئی۔ آپ کے مورث اعلی ہرات سے دبلی میں تشریف لائے تھے۔ آپ ابھی ہوئی۔ آپ کے مورث اعلی ہرات سے دبلی میں تشریف لائے تھے۔ آپ ابھی

www.maclick)ah.org

صرف چار سال کے تھے کہ محر تعلق نے 1325ء میں دہلی کی بجائے دیوگری کو دار الخلافہ بنانے کا فیصلہ کیا تو آپ بھی اپنے والدین کے ہمراہ دیوگری میں گئے۔ یہ روا تکی 20 رمضان 728ء بمطابق 29 جولائی 1328ء بروز جعہ کو ہوئی اور دیوگری میں 17مرم 729 بمطابق 20 نومبر 1328ء بروز اتوار پنچے۔ یمیں دو سال دیوگری میں 17مرم 729 بمطابق 20 نومبر 1328ء بروز اتوار پنچے۔ یمیں دو سال کے بعد آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حسین 5 شوال 731 بمطابق جولائی حولائی حضرت میں دفن ہوئے۔ اس وقت حضرت خواجہ گیسو دراز کی عمردس سال تین ماہ ایک دن کی تھی۔

یمال آپ کی صحبت یمال کے ایک بزرگ کائل حضرت شیخ بابو رحمتہ اللہ علیہ کے ہال رہتی تھی۔ یہ انہیں کی صحبت کا اثر تھا کہ آپ میں دینی شغف پیدا ہوا۔ آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حینی آپ کے بچپن کے زمانے میں فوت ہو گئے تھے۔ تو آپ نے ظاہری تعلیم اپ نانا جان کے ہاں مخصیل کی آپ کے زمانہ میں سادات کی یہ نشانی تھی کہ وہ سرکے بالوں کو بردھایا کرتے تھے۔ حضرت خواجہ کی زلفیں خاصی دراز تھیں۔ اس لیے گیسو دراز کے نام سے مشہور ہوتے اور یہ لفظ آپ کے نام کا حصہ بن گیا۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث وہلوی ہوتے اور یہ لفظ آپ کے نام کا حصہ بن گیا۔ حضرت نصیرالدین محمود چراغ وہلوی کی بھوتے ہیں کہ ایک دن اپنے مرشد پاک حضرت نصیرالدین محمود چراغ وہلوی کی بالکی اٹھانے والوں میں آپ بھی شامل تھے کہ اتفاق سے آپ کے گیسو پاکی کے پاکی اٹھانے والوں میں آپ بھی شامل تھے کہ اتفاق سے آپ کے گیسو پاکی کے پایہ میں چھنس گئے بالوں میں کھپاؤ پیدا ہوا اور درد بھی محسوس ہوآ گر فرط ادب پایہ میں چھنس کے بالوں میں کھپاؤ پیدا ہوا اور درد بھی محسوس ہوآ گر فرط ادب

منزل مقصود پر پہنچنے کے بعد پالکی اٹھانے والوں نے اس بات کا تذکرہ حضرت صاحب سے کرویا تو آپ نے ازراہ شفقت فرمایا۔

ہر کہ مید مید گیو دراز شد

والله خلاف نیت که او عشق باز شد لینی جو شخف حفرت سید گیسو دراز کا ارادت مند ہو گیا خدا کی فتم اس کا عشق مجھی ہمی اسے طریقت کے خلاف کام نمیں کرنے دے گا۔

آپ کے والد ماجد حضرت سید یوسف حینی عرف سید راجہ برے مجتمد بررگ تھے۔ اور اپنے نفس کی ہر خواہش جو تھے۔ اور اپنے نفس کی ساتھ پورا پورا جہاد فرمایا۔ اور نفس کی ہر خواہش جو خلاف شرع ہوئی کو تقویٰ کی تلوار سے قتل کرتے رہے۔ اس لیے دکن میں آپ راجو قال نہیں) آپ مضرت خواجہ نظام الدین اولیاء محبوب اللی کے فیوض سے بھی مالا مال تھے۔ حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء محبوب اللی کے فیوض سے بھی مالا مال تھے۔

روضہ خلد آباد (دکن میں) میں قیام کے زمانہ میں آپ نے اپنے والد ماجد نانا جان اور دیگر اساتذہ سے تعلیم وتربیت حاصل کی۔ قرآن مجید حفظ کیا علم متداولہ کی کتابیں پڑھیں۔

چونکہ حضرت گیسو دراز رحمتہ اللہ کے والد ماجد اور نانا جان سلطان المشاکخ حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء رحمتہ اللہ علیہ سے بیعت تھے ان دونوں بزرگوں کی زبانی حضرت نظام الدین اولیاء اور حضرت خواجہ نصیرالدین محمود چراغ وہلوی کے فضائل و کمالات سنتے رہتے تھے اس کئے انہیں غائبانہ حضرت چراغ وہلوی سے عشق پیدا ہوگیا۔

اس عشق کی راہ میں دہلی کی طویل مسافت حاکل تھی۔ جو بچینے کی عمریں پائی نہیں جا سکتی تھی۔ گر اتفاق ایسا ہوا کہ آپ کی والدہ ماجدہ اپنے بھائی ملک الاسراء سید ابراہم مستوفی گور نر صوبہ دولت آبادے کسی بات پر ناراض ہو گئیں جس سے آپ بے حد دل برداشتہ ہو کیں۔ اس طرح دونوں بیٹوں حضرت خواجہ

صاحب گیسو دراز اور ان کے برے بھائی حضرت سید حسین کو ہمراہ لے کر وہلی روز ہفتہ روزانہ ہو گئیں اور یول 4 رجب 736ھ بمطابق 15 جنوری 1340ء بروز ہفتہ دہلی میں پنچیں۔ وہلی میں آپ نے پہلی نماز جعہ 21 جنوری 1340ء کو جامع مسجد قطب الدین ایک میں پڑھی۔ جہال حضرت چراغ وہلوی رحمتہ اللہ علیہ بھی نماز پڑھنے کو تشریف لائے ہوئے تھے۔ آپ کی ذات کا عشق تو پہلے ہی ان کے ول میں جاگزین تھا جو نئی ویکھا تو وارفتہ ہو گئے۔ زبان پر مممل خاموشی مسلط ہوگئی۔ میں جاگزین تھا جو نئی دیکھا تو وارفتہ ہو گئے۔ زبان پر مممل خاموشی مسلط ہوگئی۔ آپ کی ذات کا عشق تو پہلے ہی ان کے ول میں جاگزین تھا جو نئی دیکھا تو وارفتہ ہو گئے۔ زبان پر مممل خاموشی مسلط ہوگئی۔ کی جارہ والدہ ہے حالت و کیھ کر بردی متفکر ہوئیں۔ ان کے برے بھائی سید حسین کے ہمراہ حضرت چراغ وہلوی کی خدمت اقدس میں جیجا کہ کوئی دم وغیرہ کریں۔

یمال دم کی کیا ضرورت تھی بس دیکھتے ہی حق حق کی صدائیں بلند ہونے لگیس اور بارگاہ چراغ میں سرایا نیاز بن گئے۔

حفرت چراغ دہلوی نے ان کے کندھے پر ہاتھ رکھا اور حلقہ ارادت میں داخل فرمایا سے 16 رجب 736ھ بمطابق 27 جنوری 1340ء کی تاریخ اور جمعرات کادن تھا۔

حضرت خواجہ نصیر الدین محمود چراغ دہلوی کے حلقہ ارادت میں شامل ہونے کے بعد آپ ریاضت و مجاہدہ میں مشغول ہو گئے اور علوم ظاہری کی تحصیل بھی فرماتے رہے ظاہری علوم کی تعلیم میں آپ کے اساتذہ میں حضرت مولانا شرف الدین کیتمل مضرت مولانا تاج الدین بمادر اور حضرت قاضی عبدالمقتدر جیسے جید علاء کے نام سرفرست ہیں۔ ان کے علاوہ دیگر کئی معروف اساتذہ سے بھی آپ نے تحصیل علم کی۔

جب آپ کی عمر 19 سال کی ہوئی تو آپ ظاہری علوم سے مکمل طور پر مزین

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہو چکے تھے۔ اب آپ کے پاس ریاضت ' مجاہرہ اور اشغال باطن کے لیے خاصا ۔ وقت تھا۔ آپ زیادہ وقت حفرت خواجہ چراغ دہلوی کی خدمت میں بسر فرمات۔ مرشد نے حضرت خواجہ گیسو دراز پر کمال شفقت فرمائی۔ اور یوں بتدری ریامتیں کروائیں کہ طبیعت پر ذرا بھی ناگواری محسوس نہ ہوئی۔

آپ فرماتے ہیں کہ ایک روز حضرت چراغ دہاوی نے جھے سے دریافت فرمایا کہ تم صبح کی نماز کے لیے جو وضو کرتے ہو وہ طلوع آفاب کے بعد تک باقی رہتا ہے یا نہیں۔

میں نے حرض کیاجی ہاں باقی رہنا ہے۔

فرمایا۔ اچھا ہوا۔ اگر اس وضو سے دوگانہ اشراق پڑھ لیا کرد تو بھتر ہے میں فے عرض کیا بہت اچھا ایسا ضرور کروں گا۔

پھر فرمایا۔ دوگانہ شکر النمار استخارہ واستعارہ بھی پڑھ لیا کرو۔ چند روز کی پابندی کے بعد حضرت نے ارشاد فرمایا۔

اگر چاشت کی چار رکعت بھی ملایا کرو تو چاشت کی نماز بھی ہو جایا کرے گ میں بیہ نمیں کہنا کہ چاشت کی نماز کسی دو سرے وقت پڑھو لیعنی اشراق کے بعد ہی چاشت کی نماز پڑھ لیا کرو۔

بالکل اسی انداز سے رمضان کے روزوں کے علاوہ شعبان رجب اور شوال کے روزے رکھنے کا بھی پابند بنا دیا۔

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سے بعید نہ ہوگا۔

حضرت شیخ الاسلام نے فرمایا اچھا مستحق لوگوں کے نام لکھ لاؤ۔ مولانا زین الدین رحمتہ اللہ علیہ نے باہمی مشورہ سے ایک فہرست پیش کی جس میں حضرت گیسو دراز رحمتہ اللہ کا نام شامل نہ تھا۔

حفرت شیخ الاسلام نے فرمایا تم کن لوگوں کے نام لکھ لاتے ہو۔ ان سب سے کمہ دو خلافت کا بار سنبھالنا ہر شخص کا کام نہیں۔ اپنے ایمان کی حفاظت کی فکر کریں۔ مولانا ذین الدین نے اس فہرست کو مختصر کرکے دوبارہ پیش کیا اس فہرست میں بھی حضرت خواجہ گیسو دراز کا نام نہ تھا۔

اب مین الاسلام نے فرمایا کہ سید محمر کا نام تم نے نہیں لکھا۔ حالانکہ وہی تو اس بار گرال کو اٹھانے کی اہلیت رکھتے ہیں۔

یہ سی کرسب حفرات تھر تھر کاننے لگے۔ اب حفرت خواجہ گیسو دراز کا نام بھی اس فہرست میں لکھ کر حاضر ہوئے حضرت شیخ الاسلام نے اس نام پر صاد فرایا۔

اس فیطے کے تین دن کے بعد حضرت شیخ الاسلام کا وصال ہوا۔ اور رسم سوئم ادا کرنے کے بعد 21 رمضان المبارک 757ھ بمطابق 16 سمبر 1357ء حضرت خواجہ گیسو دراز رحمتہ اللہ علیہ سجادہ ولایت پر جلوہ افروز ہوئے۔ اور طالبان حق کو تلقین وارشاد فرمانے گے۔ لوگوں کو مرید کرنے گے اس وقت حضرت گیسو دراز کی عمر 36 سال سے کچھ زیادہ تھی۔

جس وقت حضرت خواجہ گیسو دراز کی عمر 40 سال کو پینجی تو والدہ ماجدہ کے اصرار پر آپ نی سید احمد بن حضرت مولانا سید جمال الدین مغربی رحمتہ اللہ علیہ کی صاجزادی سے شادی کی۔ حضرت مولانا جمال الدین مغربی نمایت بلند پایہ

محدث وققیمہ تھے۔ اور حفرت خواجہ صاحب کے دادا سرتھ۔ اس شادی کے بعد آپ کے سرسید احمد بھی آپ سے بیعت ہو گئے۔

حضرت خواجہ گیسو دراز رحمتہ اللہ 800ھ تک دہلی میں سجادہ ارشاد پر محمکن رہ کر خلق اللہ کی ہدایت میں معروف رہے۔ 801ھ میں امیر تیمور نے دریائے اٹک عبور کیا۔ تو حضرت خواجہ نے لوگوں کو آنے والی آفت سے مطلع کر دہلی سے چلے جانے کا مشورہ دیا اور آپ خود بھی 7 ربیج الثانی 801ھ کو اپنے ائل وعیال اور متعلقین کو ہمراہ لے کر دہلی سے روانہ ہو کر گوالیار میں پنیچ۔ اور 18 ربیج الثانی 801ھ کو حضرت خواجہ نے اپنے مرید حضرت مولانا علاؤ الدین گوالیاری کو اپنے سفر کی اطلاع دی۔ گوالیار کے قریب حضرت مولانا علاؤ الدین نے تمام علاء اور عمائدین کے ہمراہ آپ کا استقبال کیا اور اپنے مکان میں ٹھرایا۔ نقریباً ایک ممینہ تک آپ نے بہیں قیام فرمایا۔ اور اس دوران میں آپ نے حضرت مولانا علاؤ الدین گوریا۔ اور اس دوران میں آپ نے حضرت مولانا علاؤ الدین گوالیاری کو خلافت سے نوازا۔

یمال سے آپ بماند ہر اور ایرچہ ہوتے ہوئے چندیری پنچے اور یمال چند روز قیام کرکے شب عیدالفطر801ھ کو بردودہ پنچے اور شوال کا ممینہ یمیں گزارا اور ذی قعدہ 801ھ میں آپ کھمبائت تشریف لے گئے۔ یمال چند روز قیام کرنے کے بعد پھر بردودہ میں واپس تشریف لے آئے۔ اور سلطان پور ہوتے ہوئے دولت آباد (دیوگری) کی جانب روانہ ہوئے اور روضہ خلد آباد میں اقامت فرما ہوئے۔

جب دولت آباد کی جانب آپ آرہے تھے تو سلطان فیروز شاہ بہنی فرمانروائے دکن کو آپ کی تشریف آوری کی خبرہوئی تو اس نے صوبہ دولت آباد کے گور نر کو لکھا کہ خود حاضرہو کر خواجہ صاحب کی خدمت میں نذر پیش کر کے

گلبرگہ میں تشریف لانے کی درخواست کرو۔ حضرت خواجہ صاحب گلبرگہ کے قریب پنچ تو سلطان فیروز جمنی خاندان شاہی امرا 'مساوات ' اور افواج شاہی کے استقبال کے لیے موجود تھا۔ ان کا استقبال برے اعزاز و تکریم کے ساتھ کیا گیا۔ اور یوں حضرت خواجہ صاحب تزک واحتتام کے ساتھ گلبرگہ پنچ۔ اور کئ سال تک قلعہ کی پشت میں خانقاہ میں قیام رہا۔ اس کے بعد اس جگہ سکونت پذیر ہو گئے۔ آپ کا قیام یہاں پر تقریباً 22 سال تک رہا۔ فیوض ویرکات کے دریا جاری رہے۔ آپ کا قیام یہاں پر تقریباً 22 سال جگ رہا۔ فیوض ویرکات کے دریا جاری رہے۔ جب آپ کی عمرایک سو چار سال چار ماہ بارہ یوم کی ہوئی تو 16 ذی قعدہ مطابق دو نومبر 1422 بروز دوشنبہ آپ کا وصال ہوا۔

آپ کے مزار پر عالی شان گنبد سلطان احمد جمنی نے تغیر کروایا گنبد اور دیواروں پر دیواروں کے اندرونی حصول کو طلائی نقش ونگار سے آراستہ کیا۔ اور دیواروں پر طلائی حصوں میں قرآن پاک کی آیتیں اور اسمائے حسنہ تحریر کروائے یہ تحریریں اور نقش ونگار آج تک موجود ہیں۔ حضرت خواجہ کے مزار مبارک پر اتنا اونچا گنبد ہندوستان میں کی بزرگ کے مزار پر تغیر نہیں ہوا۔ گنبد کی یہ شاندار تغیر حضرت خواجہ سے سلطان احمد جمنی کی انتمائی عقیدت اور محبت کا ثبوت ہے۔

حفرت خواجہ شریعت کے حد درجہ پابند اور شیدائے سنت رسول علیہ العلو ة والسلام تھے۔ آپ پانچوں وقت کی نماز باجماعت اور فرماتے تھے۔

حفرت خواجہ 17 سال تک اپ مرشد حفرت خواجہ نصیرالدین محمود چراغ دالوی رحمتہ اللہ علیہ کی خدمت میں رہے۔ آپ نصف شب کو بیدار ہوتے خود وضو کرتے اور پھر پیر ومرشد کو وضو کرواتے۔ یہ روزانہ کا معمول رہا۔ اس میں کھی بھی کو تاہی نہیں کی گئی۔ جب پیرو مرشد حجرہ میں نماز تنجد کے لیے تشریف لے جاتے تو آپ حجرہ کے باہر لجر نماز تنجد اور اذکار واشغال میں مشغول ہوتے۔

نماز فجر جماعت کے ساتھ ادا کرتے۔ اور بعد میں طالبان حق راہ سلوک کی تعلیم دینے لگتے اور جب حضرت پیر و مرشد کی مجلس منعقد ہوتی تو اس میں شرکت فرماتے۔ نماز چاشت کے بعد تھوڑی دیر آرام فرماتے۔ اور نماز ظهر رزھنے کے بعد مجرہ میں مشغول وظائف ہو جاتے ' عصر سے مغرب تک شبیع و تملیل میں مصوف رہے۔ اور نماز مغرب کے بعد نوافل وسنن سے فراغت پاکر طالبان مصوف رہے۔ اور نماز مغرب کے بعد نوافل وسنن سے فراغت پاکر طالبان حق کو تعلیم دیتے نماز عشا پڑھ کر تھوڑا ساطعام نوش فرماکر بسر استراحت پر آرام فرماتے۔

گلبرگہ میں تشریف لانے کے بعد آپ کا معمول تھا کہ فرض نمازیں مسجد میں ادا فرماتے۔ اور سنتیں باہر پڑھا کرتے۔ نماز اشراق' چاشت' اور تجد پابندی کے ساتھ پڑھا کرتے۔ آخری عمر میں پیرانہ سالی کے باعث بیٹھ کریہ نمازیں پڑھا کرتے۔

حضرت خواجہ صاحب گیسو دراز رحمتہ اللہ علیہ بیعت کرتے وقت اپنا واہنا ہاتھ مرید کے ہاتھ پر رکھ کر فرماتے کہ تم نے اس ضعیف اور ضعیف کے خواجہ اور خواجہ کے خواجہ اور خواجہ اور تمام مشائخ 'سلسلہ سے عمد کیا ہے کہ بعیشہ نگاہ اور زبان کی حفاظت کرو گے۔ اور طریقہ شریعت پر قائم رہو کے کیا تم نے اسے قبول کیا۔ مرید عرض کرتے ہی ہاں۔ میں نے قبول کیا۔ آپ فرماتے الْحَمَٰلُہ اللّٰهِ رَبِّ الْعُلْمِيْن پُر قینچی وست مبارک میں لے کر تئبیر پڑھتے ہوئے تھوڑے بال کان کے قریب وائنی جانب سے اور کچھ باتیں جانب سے کائ کر تئبیر پڑھتے اور چار گوشہ ٹوئی مرپر رکھ دیتے۔ اور فرماتے جاؤ دو رکعت نماز نقل پڑھو۔ نماز اور چار گوشہ ٹوئی مرپر رکھ دیتے۔ اور فرماتے جاؤ دو رکعت نماز نقل پڑھو۔ نماز اور خوات کے ماتھ اوا کرنا۔ نماز جمعہ اور عشل جمعہ کو سوائے عذر شری کے بھی ترک نہ کرنا۔ اور ادا کرنا۔ نماز جمعہ اور عشل جمعہ کو سوائے عذر شری کے بھی ترک نہ کرنا۔ اور

بعد مغرب کے چھ ر محتی اوابین کی تین سلام سے پڑھنا' ہر رکعت میں سورہ فاتحد کے بعد سورہ اخلاص 7 مرتبہ سورہ فلق اور سورہ ناس ایک ایک مرتبہ بردھنا۔ اور سلام کے بعد سجدہ میں جاکر تین مرتبہ یا حَیّ یا قَیُّومُ فَبَتْنِیْ عَلَی الإيمان ردها- مرروز عشاء كى نماز ك بعد وترے يملے ايك ووكان ردهنا-سورہ فاتحہ کے بعد دس دس مرتبہ سورہ اخلاص پڑھنا۔ سلام کے بعد سر مرتبہ یا وَهَابُ رِدِمنا بر مینے کی 13,14,15 تاریخ کو روزے رکھنا۔ اس کے بعد حضرت شخ قدس سره اوراد وظائف نماز جاشت واشراق وتهجد اور ذكر مراتبه كي تلقين فرمالا كرتے تھے۔

حفرت خواجہ صاحب عورتوں کو پس پردہ اس طرح مرید کیا کرتے تھے کہ ایک بڑا پالہ پانی سے بحر کر رکھ دیا جاتا تھا۔ حضرت خواجہ صاحب شادت کی انگلی كو ذراكيرًا لييث كر صرف ايك يورياني من ديو دية تص مريد مون والى عورت بھی اپنی شمادت کی انگل اس بانی میں اس مقدار میں ڈبو دیتی تھی۔ اس عورت کی ہاتھ اور انگلیاں آستین میں چھپی رہتی تھیں۔ حفرت خواجہ صاحب عورتوں کو

زياده ترياؤ هاب اور أستَغْفِرُ اللّهُ يرصى كم برايت فرات تهـ

حفرت خواجہ ساع برے شوق سے سناکرتے تھے۔ اولاً مزامیر کے ساتھ سنا كرتے تھے اذال بعد مرشد كے منع كرنے ير مزاميرك بغير ساع سننے لگے اور پھر مجھی بھی مزامیرے ساع نہیں سا۔ آپ فرماتے تھے کہ ساع سے مقصود خیالات کو یکسو اور دل کو صرف ذات وحدہ کی طرف متوجہ کرنا ہے۔ آپ فرماتے تھے کہ ساع سے محبوب حقیقی تک پہنچنے کا ایک اچھا طریقہ ہے۔

حفرت خواجہ گیسو وراز نے ایک ہی شادی کی آپ سے دو بیٹے اور تین بیٹیاں تولد ہوئیں۔ بیٹوں میں حضرت سید حمین عرف سید محد اکبر حمین تھے۔ جو برے فاضل اور متجر عالم تھے۔ دوسرے صاجزادے کا نام سید محمد یوسف عرف سید محمد اوسری بیٹی عرف سید محمد احمد حسنی تھے۔ بیٹیوں میں بی فاطمہ عرف سی بی بی۔ دوسری بیٹی کا نام بی بی ام الدین تھا۔

آپ کے خلفاء میں سے چند ایک نام سے ہیں۔

حضرت مولانا شخ علاؤ الدین گوالیاری واضی نور الدین اجود هی مولانا معین الدین توبانوی شخ صدر الدین خوند میرایرچه واضی علیم الدین بن شرف الدین و خدوم ذاده حضرت سید ابو المعال بن سید احمد من سید جمال الدین وف سید اکبر حینی حضرت سید به المعال بن سید احمد بن سید جمال الدین و الفتح بن مولانا علاؤ الدین گوالیاری مخدوم ذاوه حضرت سید بوسف عرف سید محمد اصغر حینی واضی راجه گلبر که شریف ملک داده عثمان بن جعفر مولانا حسن داوی مولانا کمال الدین علامه خواجر ذاده و حضرت مخدود چراخ دالوی مولانا کمال الدین علامه خواجر ذاده حضرت خواجه نصیرالدین محمود چراخ دالوی و سید خواجه نصیرالدین محمود چراخ دالوی -

حفرت خواجہ گیسو دراز رحمتہ اللہ علیہ صاحب تنصیفات بزرگ ہیں آپ کو فاری اور عربی زبانوں میں خوب لکھا فاری اور عربی زبانوں میں خوب لکھا ہے۔ آپ کی تصنیفات میں بعض طبع زاد ہیں بعض پر حواثی لکھے ہیں اور بعض کتابوں کی تعداد 105 تک پینچی ہے۔ کتابوں کی شروح ہیں۔ آپ کی چھوٹی بڑی کتابوں کی تعداد 105 تک پینچی ہے۔ زیادہ مشہور کتابوں کے نام یہ ہیں۔

ملتقط تغیر القرآن اول پانچ پاروں کی تغیر شرح مشارق الانوار

معارف شرح عوارف (عربي زبان ميس)

رجمه عوارف (فارس ميس)

شرح تقوف شرح آداب المريدين (عربي من)

شرح آداب المريدين (فارى بيس)
خاتمه ترجمه آداب المريدين (فارى بيس)
شرح فصوص الحكم
شرح تميدات عين القعنات بهدانی
شرح رساله تخيريه
خطائز القدس المعروف به رساله عشقيه
حدا أق الانس
استقامت الشريعت بطريق الحقيقت
حواثی قوت القلوب
شرح فقه اكبر عربي زبان بيس
شرح الهامات حضرت غوث الاعظم

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی قطب ربانی غوث صدانی قدس سرہ کی ذات والا صفات اہل دنیا کے لیے فیوض وبرکات کا وہ سرچشمہ ہے جس سے دلوں کی کھیتیاں سیراب ہو رہی ہیں۔ آپ علوم باطنی کے ساتھ ساتھ علوم ظاہری سے بھی خوب مزین ہیں۔ آپ کی بلند پایہ اور گراں' یہ تفنیفات' عقیدت اور محبت والے سر آکھوں پر جگہ دیتے ہیں۔ ان تفنیفات میں رسالہ غوث الاعظم ایک فاص مقام کا حال ہے۔ ویکھنے کو یہ ایک مختصری کتاب ہے۔ گراپنا اندر ایک جمان معنی سموتے ہوئے ہے۔ قاری کی قکر میں سوچ پیدا کرتا ہے اور سوچ کی صفح سمت بھی متعین کرتا ہے۔ دنیائے علم میں نے نئے گئے جنم لیتے ہیں اور پھر ان ککتوں کی انشراح وسعتیں اختیار کرلیتا ہے۔

سے رسالہ چھوٹے چھوٹے کاڑوں یا مثالوں پر مشمل ہے۔ جن کی تعداد 65 کے سے دراصل المامات ہیں جو و کتا فو کتا حضور غوث الاعظم کے قلب اقدس پر وارد ہوتے تھے۔ رسالے کا انداز بیان مخاطبت کا ہے۔ لینی اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو خطاب ہوتا ہے حضرت اس کو قال لیٹی (لیمنی مجھ سے فرمایا۔۔۔۔) کمہ کربیان کر دیتے اکثر وبیشتر خطاب باری تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ لیکن کمیں الیابھی ہے کہ ادھر غوث الاعظم سوال کرتے ہیں اور ادھرسے جواب عنایت ہوتا ہے۔ اس سے مکاطمہ کا لطف بھی پیدا ہوتا ہے۔

جمال طریقت کے اکابر نے اس رسالہ کو بنگاہ تحسین پند کیا ہے۔ اور ہر ذمانے میں اہل سلوک میں اپنی اپنیا ستعداد کے مطابق اس سے معتقید ہوتے رہے ہیں۔ بہت سے بزرگوں نے اپنی تصانیف میں اس سے اقتباس کیا ہے۔ برصغیرپاک وہند میں خواجہ حمید الدین ناگوری رحمتہ اللہ علیہ نے لوامع اور طوامع میں علامہ رکن الدین عماد کاشانی نے شائل الا تقیاء میں مضرت سراج مجم میں علامہ رکن الدین عماد کاشانی نے شائل الا تقیاء میں محضرت سراج مجم محرق دولوی نے اپنے محتوبات میں اور شیخ عبدالحق محدث دولوی نے اپنے محتوبات میں اس رسالے کا ذکر کیا ہے۔ یا اس میں سے حوالے دیتے ہیں۔

عبی اور فاری میں اس کی بہت کی شرحیں لکھی جا چکی ہیں ان میں سے سب سے عمدہ اور مقدم حضرت خواجہ بندہ نواز گیسو دراز رحمتہ اللہ علیہ کی فرمودہ شرح ہے۔ جے آپ نے جواہر العثاق کے معنی خیز نام سے موسوم فرایا ہے۔ اس شرح کی لطافت کے بارے میں کچھ کہنا سورج کو چراغ دکھانے کے مترادف ہے۔ حضرت خواجہ گیسو مترادف ہے۔ حضرت خواجہ گیسو دراز رحمتہ اللہ علیہ ہی کو تھا۔ سلوک وعرفان کا کون ساگوشہ ہے جس پر آپ نے دراز رحمتہ اللہ علیہ ہی کو تھا۔ سلوک وعرفان کا کون ساگوشہ ہے جس پر آپ نے دوشن نہیں ڈالی۔ انتائے شرح مختلف مقامات میں حضرت شارح نے اپنے روشن نہیں ڈالی۔ انتائے شرح مختلف مقامات میں حضرت شارح نے اپنے

مکاشفات کا ذکر بھی کیا ہے۔ غرضیکہ رسالہ اور اس کی شرح کا یہ ایک ایبا حسین اور نادر امتزاج ہے جس کی بہت کم نظیر ملتی ہے۔

منولوی حافظ عطاحین ایم-اے مرحوم نے یہ شرح 1362ھ میں کتب خانہ رومنین گلبرگہ شریف حیرر آباد وکن سے شائع کی تھی۔ مولوی صاحب حکومت حیرر آبات میں ناظم تغیرات کے عہدے پر کام کر چکے ہیں۔ حضرت کیسو دراز کی تصانیف کی اشاعت میں انہوں نے بڑا گرانقذر کام کیا ہے۔ اس شرح کو مولوی احمد حیین خان صاحب نے اردو کے قالب میں ڈھالا ہے۔ آپ گلبرگہ کالج میں وائس پر لہل تھے۔ یہ ترجمہ 1372ھ میں کتب خانہ رومنین سے شائع ہوا تھا۔ ترجمہ بہت عمدہ ہے۔ اس میں ایک خاص بات یہ ہے کہ حضرت شائع ہوا تھا۔ ترجمہ بہت عمدہ ہے۔ اس میں ایک خاص بات یہ ہے کہ حضرت کیے ہیں ان کا منظوم ترجمہ دیا گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے عبارت میں ایک لطف پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے قبم مطالب میں سہولت رہے گی۔

خاکیائے الل اللہ محمدان محددی محمد انور قمر نقشبندی محددی کیم مکی 2000ء



بلطفك اما بعد فقال الله تعالى:
ياغوث الاعظم المتوحش عن غير الله و المستانس بالله
الله تعالى نے فرمایا:
الله تعالی نے فرمایا:
اے غوث اعظم 'تم غیر خدا ہے متوحش ہو اور اللہ ہے مانوس
ہو۔

## لِسُمِ اللَّهِ الرَّكْ إِنْ الرَّحْ فِي

الباء حرف الاتصال والتضممن ابتداء الموجودات بالله والحادثات من الله "سب حرف اتسال وتغمن ہے۔ موجودات کی ابتدا اللہ سے ہے۔ اور اس کا حدث یا فنا ہو جانا بھی اللہ بی کی طرف سے ہے۔ "

این عباس فی فرملیا ہے کہ میں حضرت علی کرم اللہ وجہ کے ساتھ ایک رات میج ہونے تک تھا۔ ہم اللہ کی ب کے نقط کی شرح و تفسیل فرماتے رہے۔
فرایت نفسی عندہ کالجرة عندالبحر العظیم
"ان کے آگے میں نے خود کو ایسا پایا جسے بوے سمندر کے آگے

سيوچه"

اگر ہم اللہ کے ب کے نقلہ کی جلالت عرش پر آجائے یا آسانوں یا زمینوں پر تو یہ سب حال وکیفیت سے (یعنی اس وقت) پکمل جائیں جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔
لو انزلنا هذا القران علی جبل لوایته خاشعا متصدعا
من خشیته الله
"اگر ہم اس قرآن کو پہاڑ پر اتارتے تو تم و کھے لیتے کہ یہ اللہ کی

ار عمال حران و پہار پر امارے و م دیھ ہے کہ یہ اللہ ی خثیت وابیت سے کانپ اٹھے "

خواجہ شیل علیہ الرحمہ سے لوگوں نے پوچھاکہ تم کون ہو"؟ جواب دیا کہ

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

أنا نقطة باء بسم الله "مي بم الله كى ب كا نقط مول-"

خواجہ بایزید " سے کی نے دریافت کیا بایزید کون ہے؟ جواب میں ایک کاغذ پر لکھ دیا "بسم الله الوحمٰن الوحیم" اور پوچھے والے کے ہاتھ میں کاغذ دے کر فرمایا کہ "بایزید" یہ ہے۔ اب سجھ لوکہ بایزید و شبلی علیم الرحمہ اللہ کے اولیاء ودوست ہیں۔ ان کی شان یہ ہے کہ۔

الولى هو الفانى فى الله والباقى بالله والظاهر باسماء الله وبصفانه

"الله ك دوست الله مين فانى الله ك ساته باتى الله ك نامول ك ماته فا بر موت بين"

لین اولیاء اللہ کا ظاہر' اللہ کے ناموں کے ساتھ اور ان کا باطن' اللہ کے صفات کے ساتھ ہوتا ہے۔ شکر ہے رب العلمین کا کہ اس نے اپنے دوستون (اولیاء) کو اس طرح ظاہر کہا کہ سوائے خود کے ان کو کوئی نہیں پچانیا خصوصاً حضرت علی کرم اللہ وجہ کی شان میں فرمایا کہ۔

اولیائی تحت قبائی لا یعرفهم غیری در مرے در میرے دروست میرے قبا کے نیچ ہیں ان کو بج میرے اور کوئی نیس پچانا"

معلوم ہو کہ:

الله مصدر الموجودات الله عبارة عن الهوية الرحمن الرحمن بالتسلى الرحمن بالتسلى الرحمن بالتشكل الرحمن بالتشكل الرحمن بالتمثل الله بالتقرب الرحمن بالوحدة الرحيم بالاتصال

"الله مصدر موجودار ہے- الله سے مراد اس کی "بهویت" ہے
الرحمٰن الرحِم الله محبت اور دوسی والا ہے- رحمٰن مرمان و تبلی
دینے والا ہے - الله محبت
ویاز کے ساتھ رحمٰن قشکل وصورت آفرینی کے ساتھ' اور رحیم
تمثل و عکس سازی کے ساتھ ہے- الله تقرب کے ساتھ' رحمٰن
وحدت کے ساتھ اور رحیم اتصال کے ساتھ ہے-

محمد حینی یوں کتا ہے کہ بید دونوں کلے مبالغہ کے ہیں۔ ان میں کوئی فرق نہیں۔

### حرباري تعالى

الحمد لله لا محمود الا الله حمد نفسه بنفسه "تعریف مرف فدا کے لیے ہے۔ سوائے فدا کے کوئی تعریف کئے جانے والا نمیں ہے۔ اس نے خود ہی اپنی تعریف آپ کی ہے"

خداوند تعالی نے جس طرح اپی ذات کی تعریف خود کی ہے یا کرتا ہے ایسی تعریف کوئی نہیں کر سکتا۔

لا احصی ثناء علیک انت کما اثنیت علی نفسک سی پھی بھی تیری تعریف نہیں کر سکتا تو الیابی ہے جس طرح تو فی اپنی تعریف آپ کی ہے۔

تعریف کیا ہے تعریف کرنے والا کون ہے۔ اور تعریف کئے جانے والے کے کیا معنی ہیں؟ جس نے جانا جانا۔ شریعت والے کہتے ہیں کہ

الحمد هو الوصف بالجميل على جهة التفضيل "حمد هو الوصف بالجميل على جهة التفضيل "حمد فغيلت وبرترى كے لحاظ سے خوبى كابيان كرنا ہے" ليكن طريقت كے رائج وادر ذاويد وحدت كے كوشہ

نشین کے نزدیک حمد تین قتم کی ہے۔ پہلی قول والی و دسری فعل والی اور تیسری حال و کیفیت والی۔ وکیفیت والی۔ حمد قول زبان سے اقرار کرنے کو کہتے ہیں جس طرح کہ انبیاء علیم السلاۃ والسلام نے فرمایا۔

كما قال عليه الصلاة والسلام امرت ان اقاتل الناس حتى يقولو الااله الاالله «بياك حتى يقولو الااله الاالله موا ب كه ين لوكون عناس وقت تك لرون كه وه لااله الاالله كمه دي"

اس کو سالکان معرفت جمهور کی قولی حمد اور تقلیدی حمد کستے ہیں۔ جانتا چاہیے کہ شریعت طریقت مریعت طریقت مریعت طریقت وحقیقت اور معرفت کی اٹھان ایک ہی بنیاد پر ہے جو اسلام ہے۔ شریعت طریقت وحقیقت میں بھی کی کلمہ "لا الله الا الله" کستے ہیں۔ کلمہ کے کہنے میں کوئی اختلاف نمیں البتہ کلمہ کی نفی واثبات میں اختلاف کیا جاتا ہے۔ دو سری حمد فعلی ہے۔ اس حمد کا تعلق بدن کے اعمال سے ہے یعنی عبادات وخیرات وغیرہ جو خاص خداکی خوشنودی اور اس کے حکم کی بجا آوری کے لیے ہو۔

حد حالی خدا کے عظم اور علمی وعملی کمالات سے متصف ہوتی ہے۔ جر قولی زبان کا اقرار ہے۔ جر فعلی دل سے تعریف کرنا اور جر حالی رورح کی تعریف سے ہوتی ہے۔ جو ان تینوں کو جانتے ہیں وہ تمام تعریفوں اور صفات کے ساتھ جر کرتے ہیں۔ جو جر کہ محققین کرتے ہیں وہ کی (جر و تعریف) ہے اور اہل شخقی اگر جر کر لیے ہیں تو ان کی جر بھی کی کرتے ہیں وہ کی (جر و تعریف) ہے اور اہل شخقی اگر جر کر لیے ہیں تو ان کی جر بھی کی ہے۔ جر اپنی ہے۔ جر اپنی استعداد میں کمال کے لیے کی جاتی ہے۔ اور بید جر صرف ذات احدیث کی کی جاتی ہے اور شکر نعتوں میں زیادتی کے لیے کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔

لئن شكرتم النيدنكم "اگرتم شكر كرو ك تو مي تهارك ك (نعتول مين) زيادتي كرول كا"

کاشف الغمة لین تعریف صرف اس خدا کے لیے ہے جو غم کو اور غموں کو کھواتا یا دور کرتا ہے۔ دخم " خزن کو کہتے ہیں۔ حزن سے مراد چھوٹا عشق نہیں بلکہ اوسط عشق ہے اوسط عشق ہے کہ وہ خود اپنے ہی پر عاشق ہو۔ پس وہ اپنے غم کو کھولنے یا دور کرنے والا ہے۔ اب سمجھو کہ جب خدائے تعالی پوشیدہ خزانہ تھا اور حجرہ بالقوۃ میں تھا تو اس کی ذات میں دمجت" پیدا ہوئی کہ میں علیم یا جانے والا ہوں۔ خبریا بوجھنے والا بھی ہو جاؤں۔ جانے والا تھا عہا کہ بوجھنے والا بھی ہو جائے۔ تو چیزوں کو وجود میں لاکر چیزوں کو بوجھنے والا ہوگیا۔ داؤد علیہ السلام نے خداسے پوچھا کہ۔

لما ذاخلقت الخلق؟ فقال الله تعالى كنت كنزا مخفيافا جبت ان اعراف فخلقت الخلق العرف مخفيافا جبت ان اعراف فخلقت الخلق العرف "احد رب تو نے خات كو كيوں پيداكيا؟ الله تعالى نے جواب ديا كہ ميں پوشيده خزانه تھا ميں نے چاہاكہ پچپانا جاؤں ؛ پس خلق كو پيداكيا تاكہ ميں پچپانا جاؤں "

این ایک غم تھا ای غم کو خلق کی تخلیق سے ظاہر کیا۔ داؤد علیہ السلام نے پوچھا کہ اے پردردگار کو کس مصلحت اور کس بھید کے لیے ظاہر کیا۔ فرمایا کہ میں پوشیدہ فزانہ تھا چاہا کہ میں پہچانا جاؤں اور خود کو خود سے پہچانوں۔ خود کو "خزانہ" کتا ہے۔ لینی میں کئی صفات اور کئی اعتبارات کی ایک ذات ہوں۔ جمال میں رکھتا ہوں جال میں رکھتا ہوں۔ قبر بھے ہی کو ' علم جھے ہی کو ' سمح جھے ہی کو ' علم جھے ہی کو ' سمح جھے ہی کو ' بدھانے والا میں ہوں ' بلند کرنے والا میں ہوں ' نیکی ' بری ' رنج جھے ہی کو ' بدھانے والا میں ہوں ' بلند کرنے والا میں ہوں ' نیکی ' بری ' رنج دونی اور تمام لاتمنای صفات کو قائم کئے ہوئے ہوں۔ اس اعتبار سے میں نے اپنا نام دخوان ہیں اور تمام لاتمنای صفات بھے میں بالقو ق موجود تھیں۔ میں نے چاہا کہ ججرہ قوت سے شعل کے میدان میں آجاؤں۔ جس طرح کہ کوئی محب اپنے محبوب کو چاہتا ہے۔ اس مصلحت اور اس بھید کی بناء پر میں نے خلق کو پیدا کیا۔ اپنے غم کو خود ظاہر کیا اور خود مصلحت اور اس بھید کی بناء پر میں نے خلق کو پیدا کیا۔ اپنے غم کو خود ظاہر کیا اور خود اپنے آپ پر کھول دیا۔ یعنی سورج اور چاند کو پیدا کیا۔ اپنے غم کو خود ظاہر کیا اور خود اپنے آپ پر کھول دیا۔ یعنی سورج اور چاند کو پیدا کیا۔ زہرہ ' مشتری' عطارد اور زحل اپنے آپ پر کھول دیا۔ یعنی سورج اور چاند کو پیدا کیا۔ زہرہ ' مشتری' عطارد اور زحل

دمن کو پیداکیا۔ اور ای طرح دیگر بقیہ چیزوں کو بھی پیداکیا۔ جیسے بہاڑ ورخت ، چوپائے ، گوڑا ، گائے ، بکری ، ہاتھ ، شیر ، چیونی ، سانپ ، پچو علی بدا القیاس تمام موجودات کو پیدا کیا۔ پس کاشف الغمہ ہوایا نہیں ؟

یں نے محبوب کو ظاہر کر کے اپنا غم کھول دیا۔ (ایعنی دور کر دیا اور اس کی حقیقت ظاہر کر دی) اس کا محبوب کاشف الغمہ یعنی عاشقوں کے رنج کو دور کرنے والا ہے۔ دوست ہی جانتا ہے کہ عاشق کو کیا رنج ہے اور کس چیز کا اشتیاق ہوتا ہے۔ جیسے کہ دکایت خداوندی ان انت و انت انا (ایعنی میں تو ہوں اور تو میں ہوں) اس غم واشتیاق کی آئینہ دار ہے۔ پس عاشق ہی یہ جانتا ہے کہ یقیناً میں اس کا غیر نہیں ہوں۔ پھر اس کا دعین "کی دار ہے۔ پس عاشق ہی یہ جانتا ہے کہ یقیناً میں اس کا غیر نہیں ہوں۔ پھر اس کا دعین "کی طرح بن جائے ل۔ بات کیا ہے؟ اس معالمہ میں رنج اور رونا بہت ہے اس لیے تو مردی ہے۔

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم دائم الحزن والبكاء

"حفرت رسول الله في بيشه حزن وكريه مي رجع تق"

مراے دوست

اذا جاء نصر الله والفتح "بب الله كل مدد أور فتح آجاك"

تو سارا غم دور ہو جاتا ہے۔ اس غم كاكاشف الغمه (كھولنے يا دور كرنے والا) وہى ہے جب اس نے حزن وغم كو كھول ديا تو فرمايا كه۔

ان فتحنالک فتحا مبینا "م نے تمارے لئے کلی ہوئی فتح کلے ری"

اے دوست جب تو سر ہزار اچھے اور برے خصا کل سے باہر نکل پڑے۔ اور جب اجلے اندھرے کے سر خدائی پردول سے بالاتر ہو جائے اور جب تجھ میں خلق خداوندی

پیدا ہو جائے تو اس کیفیت میں تجھ سے عبودیت (بندہ پن) دور ہو جائے گاتو یکون عیش کعیش الله (عبش خدادندی کی طرح) عیش میں سکون پائے گا۔ اس حال وکیفیت میں تیرا فقر پورہ سو جائے گا۔ پھر تو اس خدا کو جلوہ فرما پائے گا اور مسقهم ربھم ...... کی شراب ہے گاس وقت تو جائے گا۔ فی مقعد صدق کہ (تو چائی کی بیشک میں ہے) عند علیک مقتدر کے تخت پر ہے۔ یعنی کامل افتدار رکھنے والے بیشک میں ہے) عند علیک مقتدر کے تخت پر ہے۔ یعنی کامل افتدار رکھنے والے مالک کے پاس کھ بعص کے خلوت خانہ میں ہے۔ اور جس نے کہ میرے غم کو کھول دیا وہ باغ وصل میں تجھ سے متحدیا ایک ہو جائے گاشکر کر۔

الحمد لله الذي اذهب عنا الحزن "اس فدا كا شكر جس نه بم سے حزن كو دور كر ديا يعنى بشريت كا حن"

وی بشریت جو تیرا وجود محلی وی جو تیرے اور اس کے درمیان ماکل تماجیے کہ حکایت ربانی ہے۔

وجودك حجاب بينى بينك " بينك " "تيرا وجود عي ميرك اور تيرك ورميان پروه ج"

اس وقت تو او نہ ہوگا بلکہ وہ ہوگا کیونکہ خدا کے ساتھ غیر خدا نہیں رہتا۔ اس

ینی وینک انی یزاحمنی ارفع بلطفک انی من المبین خودی ماکل ہے جھ میں اور تھے میں ہٹا دے اس خودی کو درمیاں ہے

حاشاک امحاشای من اثبات اثنین

خدا محفوظ رکھے اس دوئی سے اے دوست تیراغم جو کہ جسمانی ڈھانچہ میں بند ہے تمثل و تشکل یا عکس سازی

وصورت آفریٰ کے ذریعہ طاہر ہوتا ہے۔ محد اللہ اللہ نے فرمایا یا لیت رب محمد لم یخلق محمد (کہ کاش محر اللہ کا رب محر اللہ کو نہیدا کرتا) لین جمان

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

32

و مانچ کے ساتھ آدی کی شکل میں جھ کو زمین پر نہ لاتا ورنہ حضور کا تاج کمال تو یہ ہے۔

اگر تم نہ ہوتے تو ربوبیت ظاہر نہ ہوتی

آپ کی شان میں کما گیا ہے۔ پس عاشق کو کی غم ہے کہ وہ بشریت اور تشکل سے
چشکارا چاہتا ہے۔ سلطان العارفین نے انہی معنی میں فرایا کہ البشریة ضلا الربوبیة
فمن احتجب بالبشریة فانته الربوبیة (بشریت ضد ہے ربوبیت کی پس جس
نے بشریت کا پردہ اوڑھ لیا ربوبیت اس سے رخصت ہوگئی) اس غم کا کاشف الغمہ یا غم
دور کرنے والا وی عشق "من عوف" (یعنی جس نے خود پچانا اس نے اپنے رب کو



33

نعت رسول كريم القاعلية

### والصلاة على خير البرية

فدائ تعالیٰ کا شوق واشتیاق ذات محمد الله الله پر ہو جو اس کے محبوب ہیں۔ ایسے محبوب ہیں۔ ایسے محبوب کے ان کے اوصاف سب سے ایکے ہیں یہ جو کما گیا فخلقت المخلق لا عوف (ہیں نے خلق کو پیدا کیا تاکہ میں پچپانا جاؤں) اس کی وجہ بیر ہے فظھوت المحمد لا عوف (پس محمد الله عوف ایس کے ظاہر کیا تاکہ میں پچپانا جاؤں) اپنے جمال و کمال کو اپنے خود سے نہیں دیکھا جا سکتا اس کے ظہور کے لیے آئینہ کی ضرورت ہے۔ افضل واکرم اور اشرف آئینہ سوائے محمد الله الله تعالی اور محمد الله الله تعالی اور محمد الله الله تعالی الله تعالی فرماتے ہیں کہ اشتیاق واصلوات ہو اس کے نی پر) الله تعالی فرماتے ہیں کہ

فرمایا ہے۔

صلوا علیه ای انظروا الی محمد حتی ترونی کما قال علیه السلام من رانی فقد رائی الحق "که تم بحی ان پر درود وصلوة بیجو لینی محمد الفاتی کو دیمو تاکه مجمد دیکه سکو جیما که حضور علیه السلام نے فرایا که جس نے مجمد دیکھااس نے حق کو دیکھا"

34

اور لی مع الله وقت (یعنی میں ایک دفت خدا کے ساتھ ہوا کرتا ہوں) یہ پید دے رہا ہے کہ میں اس کا معثوق ہوں وہ جھے ہر ایک سے الگ اور پوشیدہ رکھتا ہے۔ جبی تو حضرت جنید قدس سرہ نے فرمایا ہے کہ ہرکوئی خدا کو جانتا ہے۔ گو شیس پہچانا۔ گر کھر لالا اللہ کو نہ تو کوئی جانتا ہے نہ پہچانا ہے۔ اے میرے عزیز من عوف نفسه فقلہ عوف ربه (جس نے اپنے نفس کو پہچانا اس نے اپنے رب کو پہچانا) اس سے نبت اس لیے رکھی گئی کہ بھشہ نہ خود کو جانے اور نہ پہچانے۔

نہ جاں را خود خبر از جاں کہ جال میست نہ تن را از تن آگاہی کہ تن کیست نہ من کی کچھ خبر تن کو کہ تن کیا ہے نہ من کی کچھ خبر تن کو کہ تن کیا ہے خیر البویه (مخلوق میں سب سے بهتر) اس لیے کما گیا کہ حضور اللہ اللہ کو خدائے علم اولین و آخرین دیا یعنی تمام جسموں اور جانوں کا علم دیا۔



## بنمالله الحالحمة

الحمدلله لامحمود الاالله حمدنفسه بنفسه والصلاة على خير البرية

# الله سے انس غیراللہ سے وحشت

لین اے فریاد سننے والے بزرگ اور غوث جو غیر خدا سے احتراز کرنے والا اور خدا سے انس کرنے والا ہے۔ یہ سوال کہ غیرکون ہے اس کاجواب یہ ہے کہ جو کوئی نام خدا کے ماسوا ہو وہ اس کاغیرہے وہ اگرچہ اس خداکی وجہ سے ہے مگرخدا تو نہیں ہے۔ بو العجب کارے وہس نادر رہ است کین چو عین آل بود آل کے شود عجیب کام ہے یہ اور راہ ٹادر ہے اگر یہ عین ہے اس کا تو وہ بجن کیا ہے اگرتم عشق حقیقی نمیں جانے تو کچھ در کے لیے عشق مجازی ہو جاؤ۔ اس وقت جانو گے کہ "غیر محبوب" سے عاشق کو تسکین نہیں ہوتی جیسے کہ مجنوں سکوں نہ رکھتا تھا-نه خواجم زيستن ب تو تن بيجال چه كار آيد محال است اينكه ب ليل دم مجنول سياسا كد تیرے بغیر زندگ ، جان بغیر جم ہے کیل بغیر قیس کو ، دل کا سکول محال ہے احول مت بن (جو ایک کو دو دیکھا ہے) سنو کہ تمام نام بجر معمی کے کوئی چیز نہیں اگرچہ ہم نے ایک چز کے یہ تمام نام رکھ ہیں۔ یہ بھی کو کہ لینس فی الدارین الاربى وان الموجودات كلا معدومة الاوجوده (تبارك وتعالى) جانوك وجود میں سوائے خدا کے کچھ اور نہیں اور دارین میں غیرخدا کے کچھ نہیں ہے ایک ک اندر ایک وای ایک ہے اپنے گوش جان سے سنو کہ کلامک خارج من دائرة اهل الذوق (الل ذوق ك وائره سے تيرى بات كھ الگ عى ہے) اب اس وائره سے نکل پڑا اور موجودات کے وجود سے بھی نکل بڑ۔ سر بڑار خدائی بردول سے بھی نکل بڑ۔ اس وقت تو جانے گا کہ غیر کون ہے اور غیریت کیا ہے۔ بھلے ہوئے تو سجھتے ہیں کہ تیرا وجود فيرب اور آيے من رمنا غيريت ب

تاجاں نہ دبی بکافری نوّاں رفت جال کی کافر کو تو جب تک نہ دے یاد رکھنا ہے لکل عتی نہیں

جب تک تو آپ میں رہے گا تو سب کو ایک سے ذاکدیا کی سجھتا رہے گا اور جب فتا ہو جائے گا تو سب کو ایک پائے گا۔ سالک پر ایک کیفیت ہوتی ہے۔ ستر ہزار صور تیں اسکو نظر آتی ہیں اور یہ سب سالک ہی کے اوصاف ہوتے ہیں نہ کہ خود ذات سالک اس طرح غوث اعظم صفات اللہ سے متوحش اور لقاء اللہ سے متانس ہیں۔ کیونکہ غوث اعظم تمام ناموں اور صفتوں کے ساتھ تنجلقو ا باخلاق الله (اخلاق اللی پیدا کرو) کے متحف شے متحف

تاکہ باخویثی عدد بنی ہمہ چوں شوی فانی احد بنی ہمہ آپ بیں جب آپ بیں جب تک ہے قوائے گا سب کو باعدد اور جب ہو جائے فانی پائے گا سب کو احد اب اب ان صفات واساء سے احتراز کرتے ہیں اور اللہ کے ساتھ ' بخل کے اندر ایک بیں ایک ہونا چاہتے ہیں' تاکہ خدا کے ساتھ انس پائیں۔ اس لئے کما گیا ہے "میں اس لئے خمگین ہوں کہ تیرے ساتھ پوست میں نہیں ہوں لیعنی اگرچہ "میں" اس کے پر تو کا عکس عین الیقین وحق الیقین کے ساتھ دکھائی دیتا ہے' پھر بھی اس سے احتراز کیا ہوا ہے کیونکہ غوث کامل تھ' ورنہ ناقصوں کی طرح اس کے پر تو سے بے خود ہو کر "انا الحق" کیونکہ غوث کامل تھ' ورنہ ناقصوں کی طرح اس کے پر تو سے بے خود ہو کر "انا الحق" کیا اور ان کی خاک کو دجلہ میں ڈال دیا گیا۔ دو سمرے کو جب کہ پہلے مرتبہ عالی سے الگ کیا اور ان کی خاک کو دجلہ میں ڈال دیا گیا۔ دو سمرے کو جب کہ پہلے مرتبہ عالی سے الگ

الهى ان قلت يوما سبحانى ما اعظم شانى ومن مثلى وهل فى الدارين غيرى فانا اليوم كنت كافرا مجوسيا اقطع زنارى واقول لا اله الا الله محمد رسول الله

"اے میرے اللہ اگر کی دن میں نے سجانی لینی میں ہوں پاک کما ہے یا میری شان بڑی ہے کما ہے اور یہ کما ہے کہ نمیں ہے کوئی میرے سوا جمان میں کون ہے تو اس دن میں کافر تھا' مجوسی

تھا' اس زنار کو توڑ تا ہوں اور کہتا ہوں اقرار کرتا ہوں کہ نہیں ہے لائق بندگی مراللہ اور محمد اللہ اللہ اس کے رسول ہیں"

ہے لائی بندی مرات اور حر الله اور حر الله اور عربی ہیں۔ غوث رضی الله عنہ اپ غوث رضی الله عنہ ان دونوں سے بلند مرتبہ رکھتے ہیں۔ غوث رضی الله عنہ اپ آئینہ میں الله نور الله نور ہے آسانوں اور زمین کا) کے آفاب کو دیکھتے ہوئے لانی تقد مت بالعبودیت (البتہ میں پیش قدی کیا بندگ میں) کا غرب اختیار کر چکے ہیں جیسا ابو بکر وراق نور الله روحہ نے فرمایا لیس بینی وبینه فوق الا انی تقدمت بالعبودیت (شیں ہے کوئی فرق جھ میں اور اس میں اگر ہے تو یہ کہ میں نے پیش قدی کی بندگی میں)۔

اے دوست اس کے عکس وپر تو کا نام "فیر" ہوا اور اس میں رہ جانے کا نام "فیریت" ہے۔ اللہ تعالی محمد وپر تو ہیں اور محمد اللہ تھا تھے وہ آئینہ ہیں کہ جس آئینہ میں اللہ کے سواکوئی رونما نہیں ہوتا۔ محمد الله تھا اس کے آئینہ قابل ہیں یعنی سب سے بہتر آئینہ ہیں۔

فی هذا الکتاب جواهر العشاق شرح من کلام مالک الاخلاق المعتوحش عن غیر الله والمستانس بالله (اس رسالہ جواہر العثاق میں الک اخلاق کے کلام کی شرح اور اللہ کے سوائے سب سے الگ رہنے والے اور اللہ سے مجت کرنے والے بزرگ) کی نبت جو کچھ کما جا رہا ہے اس کو غور سے سنو۔ صفت کی صورت ذات کی صورت نہیں رکھتی اس کے اوصاف ان گنت ہیں جس کی کوئی انتا نہیں البتہ صحیح یہ ہے کہ جلالیت میں دوست کی کچھ اور شکل ہوتی ہے اور جمالیت میں دوست کا مشکل کچھ اور شکل ہوتی ہے اور جمالیت میں دوست کا شخمال کچھ اور بی ہوتا ہے۔ چنانچہ الجیس افتہ اللہ نے کما رایت رہی لیلة الموصاد فی اقبح صورہ فقرع رجلیہ معلی صدری فو جدت حوافی نفسی دیکھا میں نے اللہ کو معراج کی رات نمایت ڈراؤئی صورت میں۔ رکھا اس نے پاؤں ادیکھا میں نے اللہ کو معراج کی رات نمایت ڈراؤئی صورت میں۔ رکھا اس نے پاؤں میرے سینہ پر اور پائی میں نے ایک جلن اپ آپ میں) خدائے تعالی کی لغت اس کی غذا میرے سینہ پر اور پائی میں نے ایک جلن اپ آپ میں) خدائے تعالی کی لغت اس کی غذا ہے۔ چیل جلال میں عاشق کے لیے کوئی حظ یا نصیبہ نمیں ہوتا۔ حضرت محبوب رب

39

العلمین اللظیم جمل محال کی نشانی بنا کر فراتے ہیں کہ رایت رہی لیلة المعواج فی
احسن صورہ فوضع یدیہ علی کتفی فوجدت برد افی قلبی (دیکھا
میں نے معراج کی رات میں اپنے رب کو نمایت اچھی صورت میں اور اس نے رکھا اپنا
ہاتھ میرے کندھے پر میں نے پائی اپنے آپ میں محمثد کی ایک لہ) اس کی انگلیاں جمال
وجلال کے تمثلات بیان کرتی ہیں اس لئے غوث اعظم ان تمثلات و شکلات سے احراز
کرتے ہیں۔ کیونکہ انہیں ورالوری (پرے سے پرے) سے کام ہے۔ حق کی قتم ورالوری
کیا ہے معلوم ہو جائے گا۔



### قال:

كل طور بين الناسوت والملكوت فهى شريعة وكل طور بين الملكوت والجبروت فهى طريقة وكل طوربين الجبروت والاهوت فهى حقيقة قرمايا

جو طور طریق ناسوت و ملکوت کے درمیان میں ہے وہ شریعت ہے جو طور طریق ملکوت وجروت کے درمیان میں ہے وہ طریقت ہے۔ اور جو طور طریق جروت ولاہوت کے درمیان میں ہے وہ حقیقت ہے

41

## شريعت طريقت حقيقت

خدا نے فرمایا کہ جو طور طریق آسان وزین کے درمیان ہے اس عالم کا نام ناسوت ہے۔ انہیں کو جانوروں کا عالم ' ملک و خلق کا عالم ' احساسات کا عالم ' عالم شمادت و عالم صورت اور عالم ظاہر کتے ہیں۔ اور ملکوت کو عالم امرد عالم محقول و عالم قلب و غیب عالم معنی اور عالم باطن کتے ہیں اور جروت کو عالم موجود بالقو ق اور عالم ممکنات عالم مہیات و کلیات بلکہ عالم باطن غیب الغیب و معنی المعنی کتے ہیں۔ اور لاہوت ایسا عالم ہم کہ عرش اس کی عزت ہے اور کری اس کی کریائی ہے۔ قدر اس کی لورح و قضا اس کا قلم ہے۔ آسان اس کی عظمت ' کیوان ان کا غصہ اور برجیس اس کی مریائی ہے۔ بسرام اس کا جلال ' اور خورشید اس کا جمال ' آگ اس کا غضب اور پائی اس کی رحمت اور خاک اس کی حکمت ہے اور جس کی بقائم می زائل نہ ہونے والی ہے۔ اہل شریعت ماسوی اللہ یا غیر خدا کو عالم کتے ہیں۔ یعنی عالم ہر اس موجود کو کتے ہیں جو سوا خدا کے ہو لیکن سالکوں کے ذریک ' فیرخدا ' کا وجود ہی نہیں۔

كما قال سر الله فى الارض صاحب الفصوص العالم هو المتجلى نجميع صفاته "جس طرح كه زين ك فدائى راز دار حفرت شخ اكبر محى الدين ابن عربي صاحب فعوص نے كما كه عالم وه حقيقت ہے جو تمام صفات كے ماتھ روش ہو"

پس ناسوت سے ملکوت تک وہ عالم ہے جو ظاہر ہے ہی شریعت محمد الفاق ہے ہے لین مربعت محمد الفاق ہے ہے لین شریعت کے ذیک اعمال کرنے سے ناسوت ملکوت تک یا قالب سے قلب تک چنچے ہیں۔ قالب کو قلب کا رنگ حاصل کرنے کے لیے شریعت کی ضرورت ہے۔ آدمی کے قلب یا دل میں خدا نے سات اطوار وطریقے بنائے ہیں۔ پہلے کا صدر یا سینہ نام ہے جو اسلام دل میں خدا نے سات اطوار وطریقے بنائے ہیں۔ پہلے کا صدر یا سینہ نام ہے جو اسلام

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

افمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه

"الله نے جس كاسين اسلام كے ليے كھول ديا تو وہ است رب كى طرف سے نور ير لگ كيا

یی طور دل کا پوست وغلاف یا شیطانی وسوسول کا مقام اور (تسویل نفس) بموجب آیت قرآنی-

یوسوس فی صدور الناس من الجنة والناس « در البین و سوس و الناس در که وه لین شیطان خناس لوگول کے سینول میں وسوسے والنا ہے جو پوشیده فن اور ظاہری لوگ ہیں "

خداکی پناہ اگر گناہوں کی نحوست اور قرالی کے اثر سے نور اسلام میں فتور آجائے تو کفر کی تاریکی بڑھ جائے۔ چنانچہ خدا جس کا سینہ کفر پر کھول دے تو یمی مقام تمام برائیوں کا طور ہے۔ دوسرے طور کا نام قلب یا دل ہے جو ایمان کی کان اور حق وسچائی کا خزانہ ہے۔ ارشاد باری تعالی۔

اولئک کتب فی قلوبھم الایمان
یعن کی لوگ ہیں جن کے دلوں میں ایمان لکھ دیا گیا ہے
اس کی حکایت کر رہا ہے (یک قلب) نور عقل کا گھرہے بموجب آیہ شریفہ

فتكون لهم قلوب يعقلون بها الكالي المحمد ماصل كرتي بي

دل کی بینائی جس کو بصیرت کہتے ہیں وہ اس جگہ ہے۔ طاہری دیکھنے کا احساس بصیرت کا پر تو ہے۔ تیسرے طور کا نام شفاف ہے۔ اولاد رسول اللہ الشفائی سے محبت وشفقت اور اولیاء ' انبیاء سے شفقت واردات کا کی مقام ہے جیسا کہ خدا نے کما قد شغفھاحیا (اس کے دل میں محبت گھس گئے ہے) پیغیران علیم السلام اور مشائح کہار

43

کی محبت مریدوں اور امتیوں کے ساتھ اس طور پر ہوتی ہے۔ عشق مجازی اس طور پر اس کر تا اس کے حضور الفاقیے نے فرمایا۔

حبب الى من دنيا كم ثلث الطيب والنساء وقوة عينى في الصلوة

"تہماری دنیا کی تین چیزیں میری محبوب بنائی گئی ہیں۔ خوشبو عورت اور نماز جو میری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے۔ دو سری جگہ فرمایا

او لا دناا کبادنا ہماری اولاد ہماری جگر گوشہ ہے چوتھے طور کو فوادیا تہہ دل کہتے ہیں یہ جلال و جمال اور دو سری صفات کے مشاہدہ یا د کھنے کا مقام ہے۔

مَاكذب الفواد مارای
جو کچه اس نے دیکھا اس کے ته دل نے اس کو نہیں جھٹالیا
پانچویں طور کا نام جنت القلب ہے جو خدا کے شوق وذوق اور اس کے عشق وم
حبت کا مقام ہے اس جگہ کسی دو سرے کی دوستی کو دخل نہیں ہے۔ چھٹے طور کو سویداء
کہتے ہیں۔ یہ غیبی مکاشفات علم لدنی 'حروف مقطعات کے معارف کا مقام اور اسرار اللی
وعلم اساء کا خزانہ ہے۔ بموجہ قرآن۔

وعلم ادم الاسماء كلها
ہم نے آدم كو تمام چنوں كے نام سكھا ديے
ساتويں طور كانام "بعته القلب" ہے اس جگه ذاتی صفات كا ظهور اور الوہيت كے
تجليات ہوتے ہيں۔ نفس وشيطان كو بجو طور صدر كے اور اطوار ميں پہنچنے كی مجال نہيں
ہے۔ جيسا كہ حق تعالی نے فرمایا۔

حفظا من كل شيطان مارد لايسمعون الى الملاء

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

44

الاعلى

"ہر شیطان سرکش سے امان ہے وہ ملاء اعلیٰ کی کوئی بات بتکاف

بعض کہتے ہیں کہ (نفس' دل' روح' سرخفی' وغیب الغیب) ہر طور جو ملکوت سے جروت تک ہے ہیں۔ جروت تک ہے وہ طریقت ہے لینی طریقت کے عمل کرکے دل سے روح تک پہنچتے ہیں۔ اے دوست اگر روح خالص ہو تو دو سری دفعہ پیدا ہو کہ وہ روح جروت تک پہنچتی ہے یہ قول سنا ہوگا کہ:

لن يلج ملكوت المسوت من لم يولد مرتين «ملكوت وسادات مين كوئي نهين جاسكتا جب تك وه دوبار پيدانه مد»

اے دوست جو مال سے پیدا ہوا تو اس نے اس دنیا کو اور خود کو دیکھا۔ اور جب وہ خود سے پیدا ہوگا تو اس عالم اور خدائے عزوجل کو دیکھے گا۔ اس "مال" سے حقیق واصلی "مال" ہے جس کی تحریف میں ہے کہ۔

انا من الله والمخلق منی میں اللہ ہے ہوں اور تمام خلق مجھ ہے ہے تجھ سے مراد تیری حقیقت ہے جو دکھائی شیں دیتی، لیکن تجھ سے الگ نہیں ہے۔ وہ تیرے تن میں ہے جو تیری طرح ہے گو تو نہیں ہے۔ وہ روح ہے جو تجھ سے طاقات کرے گی۔ جس کا بیان ہے۔

> یلقی الروح من امرہ علی من یشاء من عبادہ "وہ اپنے تھم سے روح کو اپنے ان بندوں پر ڈالٹا ہے جن کو چاہتا ہے"

وہ روح جب تھ کو تھ سے لے لے اور تیری جگہ وہ روح لے لے تو تیری ذات آئینہ کی طرح صاف ہو جائے اس وقت تو خدا کو دیکھے گاکہ تیرے ساتھ کیما کیما سلوک

45

کرتا ہے اور جھ کو کس نام سے لگارتا ہے۔ کیا تو نے نمیں ساکہ ایک بزرگ نے اس مقام کاکیا پند دیا ہے۔

قال ادخلنی ربی جنة القدس ویخاطبنی بذاته ویکاشفنی بصفاته

"اب بزرگ نے یوں کما ہے کہ: میرے رب نے جھے جنت القدس میں داخل کیا اور جھے اپنی ذات سے مخاطب کیا اور اپنے صفات مجھ پر کشف کئے۔

اس جگہ تو خدا میں فانی اور خدا کے ساتھ باتی ہو گا اور تو خدا کے ناموں اور اس کے صفات کے ساتھ ظاہر ہو گا۔ اللہ تھے کو یہ نعمت دے۔

جب دل روح تک پہنچ جائے تو وہ ملوت سے جروت تک پہنچ گیا ہوگا اور عین الیقین لینی لیفن کی آئھ سے جروت کو دیکھے گا۔ جو "طور" جروت ولاہوت کے درمیان ہے وہ حقیقت ہے لینی حقیقت کا عمل کرنے سے جروت سے لاہوت کو پہنچ ہیں۔ لینی روح سے سریا بھید کو پہنچ جاتا ہے۔ جب یہ سر حاصل ہو جائے تو اس پر سر دے دینا جائے۔

سر باز دریں راہ اگر طالب اوے در کوئے خرابات نہ سمجند سرو دستار اور سر کیو تکر رہے ہو طلب اس کی تو سر اس راہ میں دیجے کوچہ ساتی میں دستار اور سر کیو تکر رہے اس مقام پر تو اس کا ہمسرورازدار ہو جائے گا۔ یہ چیز وجدانی (پانے کی) ہے کہنے کی شیں ہے۔ لیکن اے دوست بھید وہی ہے کہ اس موقعہ پر عاشق' معثوق کی طرح ہو جائے۔

واشرقت الارض بنوردبھا
نین اپ رب کے نور سے جگرگا جائے گی
والی آیت ای کی غمازی کرتی ہے کہ تیری ذات کی زین کو اپنی ذات (رب) کے نور
سے روش کرتی ہے۔ اس مقام پر بھی دونوں معثوق ہی ہوتے ہیں نہ کہ عاشق یہ ناز ہو

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

46

جاتے ہیں نہ کہ نیاز۔ ہمہ تن یافت ہوتے ہیں نہ کہ نایافت من رانی فقد رای الله کا ارشاد نبوی ای مقام سے صادر ہوا تھا کہ (جس نے مجھے دیکھا گویا اس نے خدا کو دیکھا) کیونکہ یا نور نوری و یاسر سری کی خلعت آپ کو ہیں حاصل ہوئی تھی۔ لین سحانہ نے آپ کو اس طرح کاطب فرمایا تھا کہ "اے میرے نور کے نور اور اور اے میرے ہیں گانہ نے ہوگئا۔ روح عائب ہوگئ لین ہیں ہیں ہیں ہوگئا۔ روح عائب ہوگئ لین روح قدی کے درمیان جو پردہ حائل تھا اٹھ گیا۔ اب جو پچھ غیب عیب میں تھا کا ہر ہو گیا اس وقت تیرا فقر پورا ہوا اور اللہ جلوہ نماوانی الی ہوگیا۔ مشہور مقولہ ہے الفقو اذا تم ھو اللہ جب فقری سیکیل ہو جائے تو وہاں اللہ ہی اللہ ہے اور تھوف وحلول اس جگہ مل کر ظاہر ہوا۔ لیکن عیاں (قائل دید) کو ہرگز بیان نہیں کیا جا سکتا۔ شکر کہنے میں اور دیکھنے میں چچھ اور اور اور چکھنے میں تو پچھ اور ہی ہوتی ہے۔



قال الله تعالٰی یا غوث الاعظم ماظهرت فی شیی کظهوری فی الانسان

الله تعالى في فرمايا: ا عوث اعظم على من كسى شع مين اليا ظاهر شين مواجيها انسان مين-

www.maktabah.org

48

## انسان ميس خدا كاظهور

لینی خدا تعالی نے فرمایا کہ اے غوث الاعظم میں نے کسی چرمیں اس طرح ظهور نہیں کیا جیسا خود کو انسان میں ظاہر کیا۔ تمام چیزیں میری ذات کا آئینہ ہیں۔ انسان اس کا بھید ہے۔ میں اگریہ بھید بیان کروں تو اس سے ایک طرح کا كفر مراد ہوگا جس كو منع كيا گيا ہے۔ كفرت بدين الله والكفر واجب لدى وعند المسلمين قبيح دین خدا سے کفر کیا تو کفری جھ پر لازم ہے مسلم زاہد طنزیہ اپنے میرے مقابل قائم ہے ور کفر جم صادق نه زنار را رسوا کن تو کفر میں سی نہیں زنار کو رسوا نہ کر فتمثل لها بشوا سويا ( كر كرك بوك بشرے اس كو تمثل يا صورت یذری دی- انسان کے متعلق میر ہے کہ اورا نہ وو ظہور بے ما مارا نبود وجود ہے او میرے بغیر اس کا کیو کر ظہور ہوتا اس کے بغیر میرا کیوں کر وجود ہوتا سریکہ دریں صورت زیا است نمانی کر روئے نماید بخدا کی اقرار جو بھی کہ اس صورت زیا میں چھیا ہے ہو جائے اگر فاش تو کمہ دے کہ خدا ہے تا اونه شوی نشود معلومت کال روز آفریده نبودی او بودی

> ہو جائے نہ جب تک تو بھی وہی معلوم نہ ہر گز تجھ کو ہوا پیدا نہ ہوا تھا جس دم تو بے شک تھا وہی پیشک تھا وہی

## ثمسالت: ياربهللكمكان؟

قال لى:

یا غوث الاعظم انا مکون المکان ولیس لی مکان سوی الانسان و الانسان سری و انا سر الانسان پریس نے سوال کیا:

اے پروردگار عکیا تیرا کوئی مکان ہے؟

فرمايا:

اے غوث اعظم میں مکانوں کا پیدا کرنے والا ہوں اور آدمیوں کے سواکیس میرا مکان نہیں ہے۔ آدمی میرا پوشیدہ اور چھیا ہوا بھید ہے اور اس طرح میں انسان کا بھید ہوں۔

# انسان ميس خدا كامقام

اس كى تعريف يه ب كه ميس كى جگه نهيں موں اور جر جگه موجود موں يعنى ميرك كے جگه نهيں۔ انسان ميرا آئينه به اور ميں انسان كا آئينه موں المعوهن هواة المعوهن والله هو المعوهن اى معنى كى طرف اشاره كرتا ب (يعنى مومن مومن كا اكتينه موتا ب اور الله بى مومن ب) اس جگه بهيد يه ب كه۔

قلب المومن بين اصبعين من اصباع الرحمن "مومن كا ول خدائ رحلن كى الكيول يس سے دو الكيول ك

一十八巻

ورنه دل کمال اور رحمٰن کمال!

قال المنصور قلب المومن كالمواة اذا نظر فيها تجلى ربه

"منصور نے کما کہ مومن کا دل آئینہ کی ماند ہے۔ جب اس میں دیکھو تو رب جلوہ نماز ہوتا ہے۔

اور الانسان سری و انا سر الانسان کے معنی بھی کی ہیں لین انسان میرا بھید اور میں انسان کا بھید ہوں۔ عوف من نظر (جس نے دیکھا پچانا) خوب جانو کہ انسان انس سے بنا ہے اور انس دو قتم کا بیان کیا گیا ہے:

الانس هو السكون الى الله والاستعادة فى جميع الامور والاستيناس مع الناس علامة الافلاس "السرو والاستيناس مع الناس علامة الافلاس الله كى چانب سكون اور تمام امور مين اس كى چاه ليما به اور لوگون سے ميل جول افلاس كى علامت ہے۔

جس کو حق تعالی موانست اور مجالست عطا فرمائے وہ تمام خلائق اور تمام تعلقات سے

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

51

احراد کرتا ہے۔

من استانس بالحق استوحش عن الخلق خدا سے انس کرنے والا خلق سے بکانہ ہوتا ہے



ثم سالت:
یارب هل لک اکل و شرب؟
قال:
اکل الفقیر اکلی و شربه شربی
پریس نے پوچا:
اے رب کیا تیرے لئے کمانا پینا ہے
فرایا:
فقیر کا کمانا میرا کمانا ہے۔ اور اس کا پینا میرا پینا ہے۔

# خدا كا كحانا بينا

یعنی فقیر کا کھانا بھوک ہے اور اس کا پیٹا تفکی ہے یعنی وہ بھوکا ہے تو فقیر کے کھانے کا اور پیاسا ہے تو فقیر کے پینے کا۔ پس اس کو اس طرح ہوتا ہے کیا تم نے نہیں پڑھا کہ اللجوع طعام الله فی الارض (یعنی بھوک ہی ذمین میں اللہ کا کھانا ہے) گوش جان سے سنو کہ خدا کے نزدیک فقیروہ ہے جس کو ایک خاص حکومت واقد ار حاصل ہو۔ اذا قال لکل شئی کن فیکون (جب وہ کی چیز کو ہونے کے لیے کے تو وہ ہو جائے) جو پچھ ایسے فقیر کا کھانا اور پیٹا ہے وہ سب خدائے عزو جل کا ہے۔ لیعنی ایسے فقیر کا کھانا موائے جدال خدا دیکھے نہیں۔ مشیئا اور پیٹا سوائے خدا سے کلام کرنے کے اور پچھ نہیں۔ مشیئا الله کا معنی ہی ہے۔

الله جمیل ویحب الجمال کے مطابق (اللہ جمیل ہے جمال کو پند کرتا ہے) وہ بھیشہ اپنے آپ کو خود دیکھا ہے اور اپنے آپ بی سے کلام کرتا ہے۔ کلم الله موسی تکلیما اللہ نے موئ سے کلام کیا۔۔۔۔۔ موئ میں اس نے سوائے اپنی صورت کے کچھ اور نہ دیکھا گرموئ نہیں جانتے تھ' اس لیے ارنبی کما کہ اے رب ججھ تو دکھائی دے۔ اس درخت کو دیکھو کیا مجال تھی جو اس نے کما کہ انبی انداریک وانبی اند ہوں سے اللہ میں بی تیرا رب ہوں اور میں بی اللہ ہوں ۔

خود گوید راز و خود میشود از ماد شا بمانہ ساختہ اند سنتا ہے اپنے آپ سے 'کتا ہے خود ہی راز مادشا کا اس میں فظ اک بمانہ ہے اس طرح یہ بھی کہتے ہیں کہ اس فقیر سے ایبا فقیر مراد ہے۔ الفقیو لا یحتاج الی ربه و لا الی نفسه فقیروہ ہے جس کو اپنے رب سے اور نہ اپنے نفس سے کوئی احتیاج ہے دو سرا قول یہ ہے کہ الفقیر یحتاج الی ربه لا الی نفسه فقیروہ ہے جس کو اپنے نفس کی تیرا قول یہ ہے کہ الفقیر جس کو اپنے رب کی احتیاج ہو نہ کہ اپنے نفس کی تیرا قول یہ ہے کہ الفقیر

یحتاج الی کل شی و لا یحتاج الیه شی فقروه ہے جس کو ہر چیز کی احتیاج ہے اور کی شے کو اس کی احتیاج نمیں۔ اس تیرے فقیر کا بیان ضروری ہے کہ وہ فقیر کون ہے جو ہر چیز کا مختاج ہے۔ وہ اس لئے مختاج ہے کہ پس پردہ وہ ہر چیز کو دوست کی صورت میں دیکھا ہے۔ یقیناً وہ ہر چیز کا مختاج ہوگا۔ اور اس کا کوئی مختاج نہ ہوگا کے ونکہ وہ خود تو نیستی میں نیست ہو کر غوطہ لگا چکا ہے۔ خود وہ اپنا ہی وجود نمیں رکھتا تو کون اس کا مختاج ہوگا اس جگہ نے ہی یسمع وہی یبصروا ہی ینطق (مجھ مختاج ہوگا تا ہے کہ بی یسمع وہی یبصروا ہی ینطق (مجھ می سے سنتاہے ، مجھ ہی سے دیکھتا اور مجھ ہی سے بولتا ہے) یہ مرتبہ اس وجہ سے کہ یہ لوگ خدا کے دوست ہیں۔

حكاية عن الله تعالى يا فقرائى من امة محمد يا مساكينى من امة محمد ويا احبائى من امة محمد صلى الله عليه وسلم

"خدائی حکایت ہے کہ اے میرے فقراجو امت محمد اللہ است میں۔ ہیں- اے میرے ماکین جو امت محمد اللہ است اے اے میرے

احباب ودوست جو امت محمد اللهاية سے بيں۔

دنیا میں فقرا کے سواکوئی اہرار نہیں۔ آخرت میں بھی اس کا مقرب فقیر ہی ہے جو بھیہ اس کے حضور میں ہے اور زیادتی حضور کی وجہ سے ان کا شوق واشتیاق درجہ کمال پر ہوتا ہے اور ان سے بردھ کرخداکا شوق ان پر ہوتا ہے جیسے حکایت خداوندی ہے:

الاطال شوق الابرار الى لقائه وانى الى لقائيهم لاشد

"ہاں ابرار کا شوق میرے لقا کے لیے بہت ہے اور میں ان کی لقا کاشدید شوق رکھتا ہوں۔

یہ شوق رُخبَهُم ویحبونه (وہ ان سے محبت کرتا ہے یہ اس سے محبت کرتا ہوں) سے بالاتر ہے۔ پھر کہتا ہوں گوش جان سے سنو (منصور طلاح) حیین نے جو کہ زمین

www.maclickah.org

پر خدا کا بھید ہے فرمایا ہے تمام بادشاہوں کا بادشاہ جب اپنے آپ کو مستور و مخفی کرتا چاہتا ہے تو تیرہ و تار اندھیری رات میں پھٹے کپڑے بہن کر 'پرانی دھجی سرپر باندھ کر 'ٹوٹی ہوئی جو تیاں بہن کر 'ایک لکڑی ہاتھ میں لے کر گلیوں میں گھر گھر پھرتا ہے۔ اور مشیسٹا الملہ کی آواز دے کر ایک ایک دروازہ کھلواتا ہے۔ ہر حبیب و خلیل اور شریف و ذلیل کے دروازے پر جاتا ہے کمیں لوگ اس پر مہمانی کر کے روٹی کا کلڑا اس کے کاسہ میں ڈال دیتے ہیں اور کمیں عذر کر کے اسے آگے بڑھا دیتے ہیں۔ لیکن اگر وہ بجائے باہر رہنے کے دہلیز کے اندر قدم بھی رکھے تو ممکن ہے کہ گردنی کھائے یا گالی سنے یا کوئی صدمہ اس کو بہنچ۔ یہ پوری طرح غور کرنے کا مقام ہے۔ کوئی نہیں جانتا کہ یہ مالک ر قاب اور تمام ممالک کا نظم قائم رکھنے والا ہے۔ اس جگہ کہریائی وعظمت اس کا اوڑھنا پچھوتا ہے دونوں طرف اعتبار کو ٹھیک طور پر قائم رکھنا ضروری ہے۔

حجابه نور لو كشف لا حرقت سبحانه وجهه ما انتى اليه البصر

"اس کا تجاب نور ہے اگر نور کا یہ پردہ اٹھ جائے تو اس کے چرے کی بچلی اتن دور تک جھلسا دے جمال تک نظر پہنچق ہے۔ "اس کے متعلق تم نے اپنی سجھ کے لحاظ سے سا ہوگا کہ گذا الوف حجاب

من الظلمة (اى طرح وه تاريكيول كي بزارول پردول يس س) آيد كريمه

"وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَّلَلَيَشَا عَلِيْهِمَ مَّا يَلْبِسُونَ يَلْبِسُونَ

"اگر ہم وہ رسول کمی فرشتہ کو بناتے تو اسے بھی آدمی بناتے اور اس کو وی الماس سزا ترجہ ترمی سنتہ میں

اس کو دہی لباس پہناتے جو آدمی پہنتے ہیں۔ ایک بزرگ نے زبان کشائی کی اور بیہ لظم فرمائی -

آنکه برآمد به برم مجلیال دوست دوست گرچه غلط می وید نیست غلط اوست اوست

دوست کی مجلس میں جو آیا تو وہ بھی دوست تھا سے گرچہ دھوکا دے گیا پر وہ یقیناً دوست تھا

### www.maktabah.org

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(گر) اے جوال مرد عارف تم اپنی زبان بند کرلو کہ من عوف الله کل لسانه (جس نے خدا کو پیچانا اس کی آواز بند ہو گئی) اس قول کی ایک یبی وجہ ہے۔ میفور نے حضوری نور کے غلبہ سے کما کہ اے خدا تو جو کچھ ہے اگر میں کہہ دوں تو تیری پرستش پچر کون کرے گا۔ آواز سائی دی کہ میں جو کچھ ہوں اگر تم کہو گے تو تجھے سنگار کر دیں گ کہ یہ کون پرستش کرنے والا ہے 'کون سننے والا ہے ؟ لیعن کہنے والا 'سننے والا ' پرستش کرنے والا ہے کون سننے والا ہے جو کچھ کرتے ہیں۔ حقیقت سب پر ظاہر ہے اس طرح دو موی کے گھر کے دروازے پر آیا تھا۔ موی نے نہیں پیچانا بعد میں اس نے موسیٰ سے کہا کہ میں آیا تھا تو نے نہیں پیچانا تو اس کے بعد موسیٰ نے دعا کی۔

#### اللهم ارنا الاشياء كماهي

دوکہ اے اللہ مجھے چیزوں کو دکھا۔ جس طرح کہ وہ فی الحقیقت ہیں نفس قانع گر گدائی می کند در حقیقت بادشاہی میکند نفس قانع گر گدائی ہی کرے در حقیقت وہ شہنشاہی کرے سیر سب اس کی آزمائش کے لئے ہے ورنہ اس کے کیا معنی ہوں گے۔

> لیبلوکم ایکم احسن عملا تاکہ ہم تماری آزائش کریں کہ کون نیک عمل کرتا ہے۔

یماں فرمایا فتمثل لھا بشوا سویا (یعنی وہ اس کے آگ ایک اٹھے ہوئے انسان کی صورت میں آیا) اور دو سری جگہ کما فتمثل لله فقیوا فی لباس الذلة والکدورة (وہ اس کے آگ ایک فقیر کی صورت میں ذلت وکدورت کے لباس میں آیا) ورنہ لو کشف لا حرقت سبحات وجهه (اگر ظاہر ہو جائے تو اس کے چرہ کے انوار جلادیں) جو صورت اچھی ہو اس میں جلوہ نمائی کرتا ہے خدا کو پچپانا اس لئے مشکل ہے ورنہ وہ تو ایک ہی ہے۔ اس کی شاخت کیا مشکل تھی۔ الفقو فخری (فقیری میرے لیے لخرہ) والی مدیث محمد اللہ اللہ اللہ ہے تاج ہے۔ پس جو فقیرایا ہے جو خدائی اوصاف سے متعف ہو۔ اے دوست وہی پت بتائے گا۔ اور انبان جو پچھ کھاتا جو خدائی اوصاف سے متعف ہو۔ اے دوست وہی پت بتائے گا۔ اور انبان جو پچھ کھاتا

پتیا ہے۔ الخ میں اور تو کون ہیں۔ اس طرح کتے ہیں کہ غم کھاتا ہے۔ اور فقیر بھی اس طرح غیر خدا سے احرّاز کر کے اللہ کاغم کھاتا۔ اس تمنا میں جب فقیر کائل ہو جائے تو وہی اللہ کا جلوہ دکھاتا ہے۔ اس طرح کہ انسان فقیر کے رخم کو فہو اللہ کے شجر کے) مرتبہ پر پہنچا دیتا ہے۔ کیا تم نے نہیں پڑھا کہ الانسسان بنیان الوب (انسان رب کی جڑ اور پیڑہے)

بنیان الوب (انسان رب کی جڑ اور پیڑ ہے) ۔ عُکینم ازاں کہ باتو اندر کویم عُکمینم ازاں کہ باتو در پوست نیم عُملی میں تیرے ساتھ ہوں'بس رنج ہے ہی حجلکے میں تیرے ساتھ نہیں غم ای کا ہے فقیر کو اپنے جمال وجلال تک لے جاتا ہے تاکہ وہ عارف ہو جائے۔ جب وہ عارف ہوگیا تو اس کے نزدیک ہر ذرہ جام جمال نما ہے۔ اگر دیکھے تو یائے۔

تو دیدہ بدست آرکہ ہر ذرہ خاک جامیست جمال نما کہ دردے گری نظرانے میں پیداکر کہ مٹی کا ہراک ذرہ اگر تو غور سے دیکھے تو وہ بھی جام جم ہوگا

اے دوست سوا خدا کے سب لوگ فقیر ہیں جیسا کہ خدانے فرمایا۔

يا ايها الناس أنْتُمُ الفقراء الى الله والله هو الغنى الحميد الله الغنى وانتم الفقرا

"اے لوگو تم سب اللہ کی طرف محتاج ہو اور اللہ ہی غنی ہے تعریف والا۔ اور اللہ ہی غنی ہے اور تم سب فقیر ہو"

پس سب کے سب خدائے عزوجل کے محاج ہیں۔ ای بارے میں فرمایا۔

اكل الفقيراء كلى وشربه شربي

"که فقیر کا کھانا میرا کھانا اور اس کا پیٹیا میرا پیتا ہے۔"

کونکہ فاعل حقیقی وہی ہے۔ والله خلقکم و ما تعملون (یعنی اللہ نے تم کو پیدا کیا اور ان تمام کاموں کو جو تم کرتے ہو) جس طرح کہ روح فاعل وحاکم ہے ڈھانچہ یا جسم پر۔ اسی طرح خدا غالب ہے این امرو تھم پر جس کو تم روح کہتے ہو۔

www.maktabah.org

ثم سالت: یارب من ای شیی خلقت الملئکة؟ قال لی:

ياغوث الاعظم خلقت الملئكة من نور الانسان وخلقت الانسان

مننورى

چرمیں نے سوال کیا:

اے پروردگار' تونے فرشتوں کو کس چیزہے پیدا کیا؟

فرمايا:

اے غوث اعظم! میں نے فرشتوں کی تخلیق انسان کے نور سے کی اور انسان کو اپنے نور سے نور سے میں اور انسان کو اپنے نور سے بدا کیا۔

# نورانسانی سے فرشتہ اور نور خدا سے انسان کی پیدائش

لینی محمد اللطان کے نور سے پیدا کیا اور محمد اللطان کو اپنے نور سے لینی اپنے ظہور سے - میں خود بلا نقطہ اور بے مثال تھا۔ ایک پوشیدہ خزانہ حجرہ قوت میں تھا۔ بموجب حدیث قدی۔

كنت كنزا مخفيا فاجبت ان اعرف "مين يوشيده نزانه تقالي چاباك پچانا جاون"

میں نے جایا کہ میں جو کچھ موں اور جو کچھ میرے جمال و کمال اور قدرت میں ہے اس كو ظام ركون - اور خود محى (خود كو) پيچانون- مقوله الله روح اعظم----كى اس بات سے وضاحت ہو چک کہ اگر قیامت اور قیامت کے ختم ہونے تک اس کے راز پچانے نہ جائیں تو خدائے تعالی کا ظہور بھی بورا نہ ہوگا۔ "اللہ" (کہنے سے) لاہوت سے "ججره قوت" ميس آيا اور "اله" مواليعني وه الله قديم تها بحراس في الوميت (يا الله بن) كي صفت ظاہر کی۔ خود کا اللہ کام رکھ کر ظاہر ہوا چر مخلو قات پیدا کیں۔ اور الهیت ٹھیک طور یر ظاہر ہو گئے۔ پہلے (جو چیز) علم میں تھی اب وجود اشیاء سے معرفت میں آگئے۔ جروت میں احد ہوا اور احدیت ظاہر کی۔ پھر ملکوت میں تمثیل سے (عکس سازی کر کے) احد کو نمودار کیا اور زمین پر محمود نام سے ظاہر ہوا' ناسوت میں' جو کہ دنیا ہے' محمد الفاقای کی شکل میں ظاہر ہوا تاکہ سب کو اپنی طرف بلائے۔ خود بادشاہ ہے خود ہی رعیت اور خود ہی پیغامبر-کافروں نے یہ بات نادانی سے کی کہ ابشو یھدننا کیا آدی ہم کو راستہ بتاتے ہیں پس تھم ہوا کہ کفروا وہ لوگ کافر ہو گئے۔ وہ اتنا نہ سمجھ سکے کہ کان یمشی ولا ظل لله (آپ چلتے تھے اور آپ کا سامیہ نہ تھا) محمد اللہ اللہ تھا کے نور سے ہیں- نور خدا کا سامیہ كيے ہو سكتا ہے۔ جو تعلق روح كو جم سے ہے ايا ہى (الله) كو محر سے ب-مسعود بك نے عرفان محمری میں کیا خوب کماہے کہ

احمد شدہ نام تو احد آمدہ در دے ہم در تو بجوئیم نیفتیم ہنادیل احمد ہے تیا نام تو خود اس میں احد ہے باتے ہیں بختی میں بھی کرتے نہیں تاویل تاویل (جبتی) کی ضرورت نہیں ہوئی۔ احمد "احد" ہی کی صورت ہے۔ احمد کے معنی احد ہیں بموجب قرآن:

من يطع الرسول فقد اطاع الله جس نے رسول كى اطاعت كى ا

خود آپ نے اطمینان دلانے کی خاطر فرمایا کہ من رانی فقد رای اللہ (جس نے جھے دیکھا اس نے خدا کو دیکھا) جو محمد اللہ اللہ کا گھا ہے وہ کافر ہے لین حق بات کو چھپا تا ہے اتنا نہیں سجھتا کہ روح کو بشر نہیں کہ سکتا۔

بشرتو ڈھانچہ ہے جو کثیف ہے۔ اور روح اس کے نور سے ہے جو لطیف ہے۔ اے دوست اگر تو آئینہ محمد شن خدا کو دیکھے اور پچانے تو یہ مقولہ تیرے حق میں ہے۔ من عوف الله کل لسانه (جس نے اللہ کو پچانا اس کی زبان بند ہو گئ) گو کہ (ماعرفت الله حق معرفته میں نے کماحقہ اللہ کو نہیں پچانا) اے دوست اس جگہ کما گیا ہے کہ۔

انا من نور الله والحلق منى اى من نورى
"مين خداك نور سه بول اور خلق مجه سے مينى ميرك نور
سے سے"

پس اپ آپ میں دکھے۔ ہرانسان میں پاک نور موجود ہے۔ عارف جب اپ نفس کے آئینے میں دیکھا ہے اور جب آئینہ محمد اللہ اللہ میں دیکھا ہے اور جب آئینہ محمد اللہ اللہ میں دیکھا ہے تو خدائے عزو جل کو پچانا ہے۔ یہ بات کہ من عوف نفسه فقد عوف ربه (جس نے اپ نفس کو پچانا اس نے اپ رب کو پچانا) اس لیے کہی گئی ہے پس پکا عاشق جب خود کو دیکھا ہے خدا فرماتا ہے۔

سنريهم اياتنافي الافاق وفي انفسهم

61

"ہم ان کو اپنی نشانیاں آفاق میں اور اننی کے نفوں میں دکھلاتے
ہیں"
آفاق سے مراد محمہ الفاقی ہیں۔ اس درجہ پر عاشق ہی نہیں رہتا سب معثوق بن
جاتا ہے۔ چنانچہ جس طرح جسم کا ڈھانچہ سواری ہے اور جان اس کی سوار ہے۔ اس طرح
جان سواری ہے اور خدا (اس کا) سوار ہے۔



قال سبحانه تعالى:

ياغوث الاعظم جعلت الانسان مطيتي وجعلت سائر الاكوان

مطيئتهله

خدانے فرمایا:

اے غوث اعظم علی نے انسان کو اپنی سواری اور سارے اکوان کو انسان کی سواری بتایا۔

2.

# خدا كا آئينه انسان اور انسان كا آئينه اكوان

در ہر چہ بدیدم نہ دیدم بجو دوست معلوم چنیں شد کہ دگر نیست ہمہ اوست جس چی وی خدا ہے جس چیز میں بھی دیکھا جزو دوست کچھ نہ پایا جانا کہ کچھ نہیں ہے سب کچھ وی خدا ہے یہ ساری باتیں عالم کسب کی معلوم ہوتی ہیں۔ شریعت طریقت مقیقت کی سب میں۔ گرمعرفت وعشق و محبت صرف خدا ہی کی عنایت سے حاصل ہو سکتی ہے۔

اب يمال شريعت والا وہ ہے جس كو معرفت حاصل ہو۔ اور اہل طريقت وہ ہے جو اہل عربيقت وہ ہے جو اہل عربیقت وہ ہے جو مقام اہل محبت ہو۔ بلكہ خدا كا محبوب ہو۔ وہى اہل طريقت ہے اور اہل حقيقت وہ ہے جو مقام معثوق پر آچكا ہو بلكہ سرايا عشق بن چكا ہو۔ اب اس درجہ سے كوئى اور درجہ اونچا نميں۔ العشق هو الذات (كونكہ عشق بى ذات (خدا) ہے۔ يمال كوئى حادث يا فا ہونے والا

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نمیں۔ بلکہ سب کچھ قدیم ہے کوئی فقر وفقیر نمیں۔ بلکہ سب کچھ غی وغناہے کوئی فنا وفائی نمیں۔ بلکہ سب کچھ باتی وبقا ہے۔ جو راز اس عاشق میں چھپا ہوا تھا آج فلام ہو گیا۔
سریت دریں عبد خفی گر شود آن کشف بے شبہ دنموں صورت معبود بر آید راز والے اس بشر کا راز گر کھل جائے گا بالیقیں معبود کی صورت میں وہ بل جائے گا سریت دریں صورت نمباش نمانی گر روئے نماید بخدائی کند اقرار جو بھید کہ اس صورت نمباش نمانی گر روئے نماید بخدائی کند اقرار جو بھید کہ اس صورت نمبا میں چھپا ہے ہو جائے اگر فاش تو کہ دے کہ خدا ہے یماں معلوم ہوا کہ جس دن تو 'تو نہ تھا تو ''وہ' تھا اسی لئے کما گیا کہ لیس فی جبتی سو اللہ (میرے جب میں سواخدا کے اور کوئی نمیں ہے)



a conservation of the state of

The State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the S

#### قال:

يا غوث الاعظم نعم الطالب انا ونعم المطلوب الانسان ونعم الراكب انا ونعم المركوب الانسان ونعم المركوب له سائر الاكوان (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم ' اچھا طالب میں ہوں اور اچھا مطلوب انسان ہے۔ اچھا سوار ہے۔ اچھا سوار انسان ہے۔ اچھا سوار انسان ہے۔ اچھا سوار انسان ہے جس کی اچھی سواری سارا اکوان ہے۔

66

## طالب ومطلوب سوار اور سوارى

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ لینی اے غوث اعظم 'بمترین طالب میں ہوں۔ اور بمترین مطلوب انسان لینی مجمد الشاق ہیں۔ کیونکہ انسان کی حیثیت آئینہ سے بڑھ کر مسلوب انسان لینی مجمد الشاق ہیں دیکھتا ہے۔ اور اپنا آپ طالب ہو جاتا ہے۔ "بمتر سوار میں ہوں" کے معنی ہیں محبت وشوق سے بمتر طریقہ پر دیکھنے والا ناظر میں ہوں اور بمتر منظور انسان ہے۔ کیا تم نے نہیں سا قلب المعومن عواۃ اللہ (مومن کا دل اللہ کا آئینہ انسان ہے۔ کیا تم نے نہیں سا قلب المعومن عواۃ اللہ دیکھتا ہے ہے اس آیت کا اس کیت کی طرف اشارہ ہے۔ بمتر سوار ہے انسان لینی مجمد الشاق ہیں اور اولیاء بمتر دیکھنے والے ہیں۔ تمام ذروں کے آئینہ میں اس لئے دعا کی گئی کہ ار نا لا شیئا کھا تھی (اے خدا سی جردہ میں ہم کو دیکھتے ہیں اور پچانتے ہیں۔ میں جس کی ذرہ کو دیکھتا ہوں تو بچھی کو سجھتا ہوں۔ عارفوں کا بمی اشارہ اور بشارت مریدوں کے کئی کہ دو کو کیکھتے ہیں اور پچانتے ہیں۔ میں جس کی ذرہ کو دیکھتا ہوں تو بچھی کو سجھتا ہوں۔ عارفوں کا بمی اشارہ اور بشارت مریدوں کے لیے ہے۔

ہر ذرہ کہ می بینم خورشد درد پیداست
دیکتا ہوں جو کوئی ذرہ ہے اس میں آفاب
اے دوست جس طرح جسم کا ڈھانچہ سواری ہے۔ روح کے سوار کا۔ ای طرح
روح سواری ہے اور خدا سوار ہے۔ جیسا کہ اس سے قبل بھی کما گیا ہے۔ انسان کا مرجہ
انٹا بلند ہے کہ نہ بیان کیا جا سکتا ہے نہ لکھا جا سکتا ہے۔

یاغوث الاعظم الانسان سری وانا سرہ لو علم الانسان منزلته عندی لقال فی کل نفس من الانفاس لمن الملک الیوم الالی۔ الانفاس لمن الملک الیوم الالی۔ (خدائے فرمایا) اے غوث اعظم انسان میرا بھید ہے اور میں انسان کا بھید ہوں۔ اگر انسان جان لے کہ اس کا مرتبہ میرے نزدیک کیا ہے۔ تو ہر ہر سانس میں کے کہ آج کے دن ساری بادشاہت سوا میرے کی اور کو سزا وار نہیں۔

# انسان خدا كااور خدا انسان كابهير

اگر انسان اپنا مرتبہ پہچانے کہ میرے نزدیک وہ کتنا بلند مرتبہ رکھتا ہے تو یقیناً دم برم اور برم اس بن میں کئے کہ بادشاہی میرے لئے ہے۔ آج بلکہ ہر روز میرے ہی لئے بادشاہت ہے۔ جب منصور منفور نے دیکھا کہ ساری دنیا اس کو سجدہ کر رہی ہے اور وہ (منصور) مجود ہے راز کے تخت پر ہے۔ (بموجب آیت یاک):

فى مقعد صدق عند مليك مقتدر ء يكون مع الله كهو فى الازل

"سارا اقتدار رکھنے والے مالک کے بچی بیٹھک میں ہے۔ تو اللہ کے ساتھ اپیا ہو جاتا ہے۔ جیسا ازل میں تھا"

یں اس کا غیر نہیں ہوں کیونکہ فلا یکون مع اللہ غیر اللہ (اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں رہتا) اپ آپ کو غیر نہیں پاتا۔ تو یقیناً انا الحق (میں خدا ہوں) کہ پڑتا ہے۔ اس جگہ کنے والا وہی حق تعالی ہے جیسے کہ درخت سے اِنی انا اللہ (کہلوایا) کہ میں ہی خدا ہوں۔ اس طرح منصور نے بھی انا الحق کما۔ بایزید نے بھی اس طرح سجانی کما اور معذرت میں کما کہ لو عرف الانسمان النے اور وہ سید قوم اور رکیس جماعت جب اپ صدوث کو اس کے نزدیک نہیں پاتے تو اس تصفیہ کے مطابق کہ:

الحادث اذا قرن بالقديم لم بيق له اثر

"جب فنا ہونے والی چیز قائم رہے والے سے مل جائے اس کا

كونى اثر باقى نهيس ربتا\_"

وہ غیر خدا کو نمیں دیکھتے۔ اے دوست جس جگہ خدا کا ظہور ہو تو مجورا سے کمنا پڑتا

ے کہ:

جاء الحق وزهق الباطل Www.maksah.ong

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حق ظاہر ہو گیا اور باطل چھپ گیا سب کھ خدا تھا۔ خود بخود تھا۔ اپنے ہی لیے تھا۔ خدا کے ساتھ انسان کا مرتبہ یہ

اشعار سنتے۔

با دوست کے اند چو جان در تن مردم گرنیک بہ بنی محققت تو ما ند مر غور سے دیکھو تو حقیقت میں وہی ہے ہے دوست میں ضم جیسے کسی جان میں حال ہو نے آتش دنے آب نہ فاک اند نہ باداند نه اسم نه جم اند ز عقلند نه جاند ہے جان نہ جم اور سجھ نام نہیں ہے وہ آگ نہیں باد نہیں خاک نہ یانی اور ایک صاحب فرماتے ہیں۔

من رفت ام زخویش بون ورول نه ام از من مرا طلب کمن من کول نه ام ہو گیا آپے سے باہر میں نہیں ہوں میں نہیں جھے سے جھ کو مانگ مت اب میں نہیں ہوں میں نہیں با دوست چول کے شدہ ام میست ہجر ووصل من مغز و انتخوال ودگر پوست وخول نه ام

> دوست سے جب مل کیا تو وصل وفرقت پھر کماں مغز ہوں میں اور نہ ہڑی گوشت اور خول میں نہیں

چول لحم ودم شده است مراعشق تو بدائکه ستم چنال که بودم زال کم فزول نه ام گوشت اور خول بیه میرا عشق مجسم ہو گیا ہول وہی جیسا کہ تھا کم اور افزول میں نہیں جائے ہو انسان خدا کی بنیاد ہے۔ الأنسسان بنیان الوب جب اس جے جس کو انسان کتے ہیں ممدیت (بے نیازی) کا درخت اگتا ہے۔ تو پید پد ڈالی ڈالی بجوانا الحق وسجانی کے اور کچھ نہیں کہتی۔ ہر ذرہ انسان کا آئینہ ہے۔ جب ہر ذرہ میں انسان خود کو دیکھتا ہے۔ اور اپنی روح میں اس (خدا) کو تو اتا لا غیری (میں ہول میرے سوا کوئی نہیں ہے) میں سے کتا ہے کین انسان جو مرتبہ خود رکھتا ہے خود ہی نمیں جانیا نہ پھانیا ہے اس

لئے کما گیا کہ لو عرف الانسان الخ ..... اس میں شرط متعقبل مجمول ہے۔ لینی مرکز متعقبل مجمول ہے۔ لینی مرکز کوئی خدا کو جانتا ہے مگر پچانتا نہیں۔ اس طرح کوئی خود کو بھی نہیں جانتا پچانتا جان کو یہ بھی خبر نہیں کہ میں کیا ہوں نہ جم کو معلوم ہے کہ میں کون ہوں۔ جس کسی نے کما ہے خوب کما ہے کہ سے کہ اے کہ ا

نه جال را خود خبر از جال که جال پیست نه تن را از تن آگای که تن کیست

نہ من کی کھے خبر من کو کہ من کیا ہے؟ نہ تن کی کھے خبر تن کو کہ تن کیا ہے

بندہ بندہ ہے اور مالک مالک ہے۔ کیا ہوا اگر اس کا ہمرنگ ہوگیا۔ اس کے رنگ تو ان گنت ہیں اور اس کے رنگ تو ان گنت ہیں اور اس کے رنگ کو لینے والے بھی ان گنت طریق الوصول لا ینقطع ابداء۔ پنچنے کا طریقہ تو بھی ختم نہیں ہوتا اس کے معنی ہوئے کہ عاشق بھی عین معثوق ہو جاتا ہے بھی نہ یہ ہوتا ہے وہ غیرہوتا ہے۔ نہ بالکل وہ یہ اس کا سایہ ہے۔ سایہ اصل محض کیے ہو سکتا ہے۔

بو المجب کاریت و بس طرفہ رہیت ایں چوں عین آل بود آل کے شود عجیب کام ہے یہ اور راہ نادر ہے کہ یہ جو عین دی ہے تو وہ بجن کیا ہے اللہ کام ہے یہ اور راہ نادر ہے اللہ ای لئے کما گیا ہے نہ افلاق اللہ کے افلاق پیدا کرو تخلقوا باخلاق اللہ ای لئے کما گیا ہے نہ افلاق حاصل کرنے والے میں بس کنے کی ہمت ہے اور نہ افلاق الیہ کی کوئی انتما ہر "تخلق" پر جان دی جانی چاہیے تاکہ تو سب کچھ وہی ہو جائے اور تو ہر کام ای سے کرے اور تجھ میں وہی وہ جائے وہ تو ہر کام ای سے کرے اور تجھ میں وہی وہ حوائے وہ تو ہر کام ای سے کرے اور تجھ میں وہی وہ حوائے وہ تو ہر کام ای سے کرے اور تجھ میں وہی وہ حوائے۔

AND THE PROPERTY OF THE PARTY O

### قال:

يا غوث الاعظم ما اكل الانسان شيئا وما شرب وما قام وما قعد وما نطق وماصمت وما فعل فعلا وما توجه الى شيئى وما غاب عن الاوانا فيه ساكنه وسمكنه ومحركه

### فرمايا:

اے غوث اعظم 'انسان کوئی چیز نہیں کھاتا' نہ پیتا' نہ کھڑا ہوتا' نہ بیٹھتا' نہ بولٹا' نہ سنتا' نہ کوئی کام کرتا' نہ کسی چیز کی طرف متوجہ ہوتا' نہ اس سے بے رخ ہوتا ہے گرید کہ اس میں میں ہوتا ہوں' میں ہی اس کو حرکت ہوں اور میں ہی اس کو حرکت میں لاتا ہوں۔

72

# انسانی حرکات و سکنات میں خدا

خود کہتا ہے (جانتے ہو) غوث اعظم میں کیا کرتا ہوں۔ انسان لینی مجم التھا اور اولیاء کوئی چیز نہیں کھاتے نہ چیت نہ کھڑے ہوتے 'نہ بیٹھتے' نہ کھتے نہ سنتے نہ کوئی کام کرتے 'نہ کسی چیز کی طرف توجہ کرتے نہ اس سے غائب ہوتے گریہ کہ میں اس انسان میں رہتا ہوں۔ اس کو مخمرائے رکھتا ہوں اور اس کو حرکت میں رکھتا ہوں۔

بی پنطق وبی یسمع وبی یبصروبی یمشی وبی یقعدوبی یفعل

"لعنی مجھ ہی سے (استعارةً میری زبان سے) بولتے ہیں۔ مجھ ہی سے (یا میرے کان سے) سنتے ہیں۔ مجھ ہی سے دیکھتے ہیں۔ مجھ ہی سے چھتے ہیں۔ مجھ ہی سے چھ ہی سے ہر عمل ہی سے چھ ہی سے ہر عمل کرتے ہیں"

لینی ان کی حرکات وسکنات جھ ہی سے ہیں۔ جس طرح کہ جہم کے ڈھانچہ کی حرکات وسکنات روح سے بیہ خصوصیت آنخضرت اللہ اللہ کی ہے۔ جو عالم کے سردار ہیں۔ اور (یہ خصوصیت) اولیاء کی بھی ہے۔ کیونکہ محمد اللہ کا ایسے خدا سے ایسے طے ہوئے ہیں جیسا کہ م

ہا دوست کیے اند چو جان درتن مردم گرنیک بہ بنی محقیقت تو ہمانند دوست میں ضم جیسے کی جسم میں جاں ہو گر غور سے دیکھے تو حقیقت میں وہی ہے اجزائے وجودم ہمگی دوست گرفت نامیست زمن برمن وہاتی ہمہ اوست

میرے اجزائد جودی دوست نے سب لے لئے نام میرا رہ گیا باتی تو سب کھے ہے وہی اے دوست محمد اللہ اور تمام اولیاء اس (خدا) کے آئینہ ہیں۔ ان میں جر خدا کے

Click

73

اور کھ روش نہیں۔ یکی مقام ہے جب کہ ان کو مریدین اور معقدین سجدہ کرتے ہیں بہ سجدہ ان کو نہیں بلکہ ان کے خالق کو ہوتا ہے۔ کیونکہ ان کے اعضاء اس کے نور کے ہیں۔ اور اس (خدا) کے لیے آئینہ بن گئے ہیں۔ ان کو اس نے خود اپنے لئے اپنے ہی سے پیدا کیا ہے۔



www.maktabah.org

### قال:

یا غوث الاعظم جسم الانسان ونفسه وقلبه وروحه وسمعه وبصره ولسانه ویداه ورجلاه کل ذلک اظهرت له بنفسی لنفسی لا هوالا انا ولا انا غیره۔

### فرمايا:

اے غوث اعظم 'انسان کا جسم' اس کا نفس' اس کا دل' اس کی روح' اس کے کان اور آگھ' اس کی زبان اور اس کے ہاتھ پاؤں' ہراک چیز کو میں نے ظاہر کیا ہے۔ اپنی ذات سے اپنے لیے وہ نہیں ہے گرمیں ہی ہوں اور میں اس سے غیر نہیں ہوں۔

# اعضائے انسانی میں خدا کاظہور

از جمال اوست در ہر صورتے صنے کی ہست در ہر نقاب معنی اس آل شاہد معنور من ہر حین چرہ میں حن اس یار کا معمور ہے ہر نقاب معنوی میں دوست ہی معتور ہے

اس کے دو سرے معنی یہ بیں کہ خلق ادم علی صورته (آدم کو اس (فدا)
نے اپنی صورت میں پیدا کیا) فرماتا ہے کہ میں نے انسان کو اپنی ذات ہے اپنی ذات کے
لیے ظاہر کیا ہے۔ انسان نہیں ہے بلکہ میں ہی ہوں فتمثل لھا بشرا سویا (بموجب
آیہ شریفہ) پھرایک سیدھے (یا کھڑے ہوئے) انسان کی صورت میں متمثل ہو کر آیا۔ اپنی
آپ کو اپنے ہی لئے انسانی مثال میں ظاہر کیا یعنی اپنے دیکھنے کے لئے 'اپنی صورت کو'
اپ ہی لئے ظاہر کیا۔ اس لحاظ سے ان کے دیکھنے کا بڑا اشتیاق رکھتا تھا۔ لانی الشد
شوقا الی لقائھم (بموجب اس قول کے) کہ میں ان کے دیکھنے کا بے حد شوق رکھتا

ہوں' خدا تعالی خود اپنا عاشق ہے اور اس کا اپنا عشق اس قدر زیادہ ہے کہ کسی چیز کی پروا نہیں کرتا ۔

عاشق حسن خود است آل بے نظیر حسن خود را خود تماشای کند حسن پر اپنے وہ خود عاشق ہوا حسن کا اپنے تماشا بن گیا اس مقام پر کون ہے جو اس کو اپنی کھلی آئکھ سے پہچائے۔ یہ شاذ ونادر ہے گر اس کی گفتار سے اس کو پہچان سکتا ہے جیسے کہ میں۔

مسعود نے بھی اپنا پتہ یوں بتایا کہ میں مسعود نہیں ہوں بلکہ مسعود نام چرا لیا ہوں تاکہ جھے کو کوئی نہ پھیانے م

مسعود بک برائے دغا نام کردہ ام سر صفات خودرا سار سازم مسعود بک تو دھوکہ دہی کے لئے ہے نام پوشیدگی صفات کی کرتا ہے راز دار کیا تم نے نہیں ساکہ جریل علیہ السلام کو صحابہ ﴿ نے نہیں پچانا۔ جب وہ دو سری صورت (غیر جریل) میں آئے تو خدا کو کیو کر پچانا جا سکتا ہے؟ جو ہزار در ہزار پردول میں خود کو چھپائے ہوئے ہے۔

در نقاب معنوی آل شاہد مستور من ہر نقاب معنوی میں دوست ہی پوشیدہ ہے شیخ کے ساتھ وہ خدا جو میرا محبوب شاہد ہے حقیقت انسان کے پردہ میں ہے لیعنی وہ نمائندہ جو مجھ پر ظاہر ہو کر مجھ عاشق سے چھپ گیا یہ پہلا درجہ تھا جو دیکھنے کے بعد عاشق ہوا اور پھر عشق اس میں سرایت کر گیا۔ اب اس کی دوایا علاج کچھ نہیں مگروہی معثوق!

AND THE PARTY OF T

77

### قال:

ياغوث الاعظم اذا رايت الفقير المحترق بنار الفقر والفاقة والمنكسر بكسرة الفاقة فتقرب اليه لانه لاحجاب بينى وبينه

### فرمايا:

"اے غوث اعظم! جب تم کمی فقیر کو اس حال میں دیکھو کہ وہ فقر وفاقہ کی آگ میں جل گیا ہے اور فاقہ کے اثر سے شکتہ حال ہو گیا ہے تو اس کا تقرب ڈھونڈو کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی پردہ نہیں ہے"

78 فقروفاقه

مجھ سے فرمایا کہ اے بہت بوے فریاد سننے والے سمجھو! کہ جس کو خدانے بہت برا كما ب وه كيما موا- ايني عظمت ميس بهت بوك بن كى خاصيت ركهما موكا- (اك غوث واعظم!) جب تم كى سوخة حال دل جلے كو ديكھوجو فقركى آگ سے جلا موا مو- يہ فقير كويا خدائے عزوجل سے حاجت مانگا ہے۔ حاجت مانگنے سے فقیر کے دل میں آگ بھڑکتی ہے تاکہ ماسوا خدا کو جلا دے اور فقر کی میحیل میں جاتا رہے پس حضرت غوث پاک سے فرماتا ب كه جب توالي جلے موئے كو ديكھے جو مجھ سے حاجت مائكنے ميں جلابھنا مواور فاقہ سے ب حال ہو۔ وہ بے حال میرے لئے سب سے ٹوٹ چکا ہے۔ پھر بھی مجھے شیں یا رہا ہے۔ اور فاقد پر فاقد کرتا ہے جب تم ایسے بے حال اور جلے ہوئے کو دیکھو تو اس سے قریب ہو۔ کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی بردہ شیں ہے۔ بقول "میں ٹوٹے ہوئے دلول کے نزدیک ہوں" معثوق اینے عاشق کو بتاتا ہے۔ کہ میں اس جگہ ہوں۔ تو بھی اس جگہ آجا یہ بات کہ فقر کی آگ سے جلے ہوئے اور سب سے ٹوٹ کر فاقہ سے ملے ہوئے کا مطلب سوائے آخضرت الفاق کے اور کھ نہیں۔ جنہوں نے عمداق الفقو فخوی فقر کو اپنا تاج بنایا۔ لینی خدائے عزوجل سے حاجت مانگنا۔ محد الفائق کی خصوصیت ہے۔ اے دوست تہیں خرج۔ محد الفائل کا فاقد کیا ہے۔ یہ کہ اس نے آخضرت کو گھرے با ہر کیا اور تنائی سے نکال کریاسبانی پر کھڑا کیا ہے۔ فقر وفاقہ اللہ تعالی سے رجوع ہونے کو كت بير- خدا سے تمائى ميں اس وقت تك نميں ملا جاسكا جب تك كم يل كل طرح يكجا نہ ہو جائے۔ اس لیے حضور انور ﷺ کو چند روز اس دنیا میں رہنا پڑا۔ اور اس کے حکم کی طرف خلق کو بلانا پڑا اور اپنی امت کے فقیرول کو خدا تک پہنچانا بڑا۔ پس بی شکتہ دل ہیں۔ تاکہ یہ قول صادق آئے کہ "میں اوٹے ہوؤں کے دلوں کے قریب مول" جس کا

79

دل ميرى وجه سے ٹوٹا ہوا ہے ورنہ مجد اللہ اللہ سے بردھ کر کوئی شکتہ حال نہيں اور بيد (تمام اولياء) ان كے ساتھ ہيں۔ بموجب فلامنین ایک ہی نفس كی طرح ہيں" الممئو من مواة الممئو من (مومن مومن كا آئينہ ہے) اور حضرت غوث رحمتہ اللہ عليہ بھی انہيں ہيں ہيں پس رب العالمين جل جلالہ نصیحت فرماتا ہے كہ تو بھی رسول اللہ اللہ اللہ علیہ کے قریب ہو جاتا كہ ججمے وہاں پالے۔



www.maktabah.org

### قال:

Charles of the state of the sta

یا غوث الاعظم لا تاکل طعاما ولا تشرب شرابا ولا تنم نوما الاعندی بقلب حاضر وعین ناظرة قال الغوث الاعظم فما اکلت طعاما ولا شربت شرابا الا عند بی

### فرمايا:

اے بوث اعظم تم کھانا نہ کھاؤ اور نہ کچھ ہو اور نہ نیند میں آرام کرو مگریہ کہ میرے ہی پاس (کھاؤ' پو اور سوؤ) اپنے حضور قلب اور چشم بینا سے۔ غوث نے کہا کہ میں کچھ کھاتا پیتا نہیں ہوں مگر اپنے ہی رب کے ہاں (کھاتا پیتا ہوں)۔

81

# خدا کے پاس کھانا' پینااور سونا

خدانے فرمایا کہ اے غوث اعظم تم کھانا نہ کھاؤ اور پانی نہ پیو اور نہ سوؤ مگر میرے ہی نزدیک۔ متوجہ دل اور دیکھنے والی آنکھ سے۔ اپنے اظہار کے لئے غوث رحمتہ اللہ علیہ کو نفیحت کرتا ہے۔

> قال النبى صلى الله عليه وسلم اجيعوا بطونكم واظمئوا اكبادكم واعروا اجادكم لعمل قلوبكم تروا الله عيانا عيانا

> "حضور نبی الفلای نے فرمایا ہے کہ اپنے بیٹوں کو بھوکا رکھو اور اپنے جگر کو پیاسا رکھو اور جسموں کو برہند رکھو۔ دل کے عمل کے ساتھ (یعنی سے دل سے) تو تم اللہ کو کھلا کھلا دیکھو گے"

پس غوث اعظم نے الیا ہی کیا یہ ظاہر ہے۔ اب اپنے محبوب کے بقا کی قتم جو حقیقت کی بات ہے وہ کہنا ہوں۔ عاشقوں کے نزدیک کھانا اللہ کو دیکھنا ہے۔ و ھو مطعمنی بقول اس کے کہ "وہ مجھے کھلاتا ہے" پینا اس خدائے تعالیٰ سے بات کرنا ہے بقول اس کے کہ "وہ مجھے پلاتا ہے" و ھو یسقینی اور سونے کے متعلق تم نے نہیں ساکہ خدا کے ساتھ سونا کیمیا ہوتا ہے"

من مت مئ عظم بشار نخواہم شد من خفتہ معشوقم بیدار نخواہم شد عشق کی سے پی گیا بشیار میں ہوتا نہیں عارے ہمخو اب ہوں بیدار میں ہوتا نہیں گوش جان سے سنو- بیہ سب ابرار کی نکیاں ہیں اور بیہ سب مقربان (یا خداکی خاص قربت والوں) کے لئے برائیاں ہیں- بقول اس کے کہ حکسنات الابوار سیات قربت والوں) کے لئے برائیاں ہیں- بقول اس کے کہ حکسنات الابوار سیات المحقوبین (ابرارکی نکیاں مقربین کی برائیاں ہیں) اسی بات کی طرف اشارہ ہے ہی جو لوگ ان تیوں خصوصیات سے بالاتر ہیں وہ سکون پائے ہوئے ہیں اور اپنے آپ قرار یافتہ

Click

ين- الاطال شوق الابوار الى لقائه (ابرار كااثتياق مجه طنے كے لئے بت زياده ے) اور وہ اتنا ہوتا ہے کہ بجو اٹی ذات کے اور کھ وہ نمیں جانتے اس لیے خدا کا اثتیاق ان ے بھی برھ کران کے لیے ہوتا ہے۔ اور فرماتا ہے لانی الی لقائهم لا شد شوقًا (کہ یں ان سے منے کے لیے بے مدشدید اثنیاق رکھا ہوں) ایک سے ایک بڑھ کر یہ دونوں ایک دوسرے کے بے صد مشاق ہیں۔ اس کے لیے واسطہ کی ضررورت ہے تاکہ ایک میں ایک مل جائیں۔ خدائے ذوالجلال والجمال بوری طرح ملاب اور اتحاد کے لیے فرماتا ہے۔ لاتا کل طعاما (کھانا نہ کھاؤ) لینی میری طرف نہ دیکھو۔ ولا تشرب شوابا اورنه يولين مجه ع بات نه كروولا تنم نوما (اورنه مود) لين اس معثوق کے ساتھ نہ سوو' جو تیرے پہلو میں ہے۔ اس معثوق سے شغف نہ کر اور آرام نہ لے اس جگه معثوق حفرت غوث رحمته الله عليه كى روح ياك ہے۔ جس ميں جمال خدا دیکھتے تھے اور اس سے بات کرتے تھے اور اس کے ساتھ سوتے تھے۔ پس حکم موا كه (نه كمانا نه پينا اور نه سونا)- الاعندى بقلب حاضو وعين ناظرة (مر میرے پاس حضور دل اور چھم بینا سے) لین میرے نزدیک دل سے مراد حفرت محمد چثم بینا رکھو۔ خواجہ ابو تراب رحمتہ اللہ علیہ نے ایک وضعدار نوجوان سے کما کہ تم اتنے ومعدار ہو کہ تہمیں بایزید "کی آنکھ میں رہنا چاہیے۔ نوجوان نے غصہ سے جواب دیا کہ میں یمال بیٹھ ہوئے بایزید کے خدا کو دیکھا ہوں تو بایزید کو کس لیے دیکھوں؟ خواجہ " نے فرمایا کہ بایزید رحمتہ اللہ علیہ کو ایک بار دیکھنا خدا کو ستربار دیکھنے کے برابر ہے۔ نوجوان نے پوچھا کیونکر؟ خواجہ" نے جواب دیا کہ جو اینے آپ (نظرسے) دیکھا ہے وہ خود اس کا اندازہ ہے۔ اور جو بایزید" (کی نظر) سے دیکتا ہے وہ بایزید" کا اندازہ ہوگا۔ گوش جان سے سنواے عزیز! خدائے عزوجل نے بھی غوث رحمتہ الله علیہ کواس طرح ومعدار دیکھاکہ كلها نبيل جاسكاً- اس كئ رب العالمين غوث رحمته الله عليه كو عجر العلاية كو دل كا آئینہ ہیں افسیحت کرتا ہے کہ اے غوث اپنی روح کی آگھ سے دیکھو۔ اس سے بات کرو۔

ای سے آرام لو اور ای کے ساتھ ہو۔ اے دوست غوث رحمتہ اللہ علیہ کو اجر مرسل اللہ اللہ علیہ کو اجر مرسل اللہ اللہ کی طرح دیکھا اور نمایت اچھے نونیز' جوان کی صورت میں دکھانا چاہتا ہے۔ فی احسین صورت امرد شاب محر اللہ اللہ کے آئینہ میں دیکھ۔ اس جگہ معثوق کی طرف سے کشش ہوتی ہے جس کے لائق وسزاوار حضرت غوث ہیں۔ عاشق تو خود اپنی کوشش سے اس تک نمیں پہنچ سکتا۔

اگر از جانب معثوق نباشد کھٹے کوشش عاشق بے چارہ بجائے نرسد معثوق کی جانب سے کش کر نہیں ہوتی عشاق کی کوشش بھی ٹھکانے نہیں لگتی پی غوث " فراتے ہیں ما اکلت طعاما (یس نے کھانا نہیں کھایا) لینی خدا کی طرف نمیں دیکھا۔ (بجز معیت خدا کے) مطلب سے کہ غوث نے اپنی ذات کے آئینہ میں خدا کو دیکھا۔ ولا شوبت شواب (یس نے کھے نہیں پیا) بجر معیت خدا کے لین بجو خدا کے اور کی سے بات نمیں کی- اس فے جو الهام مجھ پر کیا- اس پر کوئی بات نمیں کی اور نہ اس سے سکون وقرار حاصل کیا بجزاس کے کہ اپنے بروردگار کے پاس اینے دل ے حاضر ونا ظر ہو کر مراقبہ کیا۔ یمال تک کہ آئینہ میں صورت محمد الفائل کی جی ہوئی اور اس سے مقصود حاصل ہو گیا یمال مرتبہ فقرے۔ کیونکہ جب اپنے میں محمد الفائلی کویا لیا۔ جنہوں نے الفقو فخوی (فقریر فخرکر کے) اس کو تاج بنایا۔ انہوں نے اپنا بھید دیکھا اور اینے ہی لئے فقیر ہو گئے۔ لینی خدا کی جناب میں اپنی حاجت پیش کی۔ جب محمد الله المالي يا اتحاد مو جائے تو خدا سے ملاپ يا اتحاد جامنا جاسي اس لئے ارشاد موا - تخلقوا باخلاق الله واتصفوا باوصاف الله (تم فدا ك افلاق اي میں پدا کرو- اور ضدائی کے اوصاف سے متصف ہو جاؤ)

لین اتحاد بذات اس جگہ عاشق معثوق کا ہمرتگ ہو جاتا ہے تو پھر اپنے رنگ میں نمیں اونا۔ اس لئے کماوت ہے۔ الواحد لا یوجع اکائی پلٹتی یا لوٹتی نمیں مسود بک برائے دعا نام کودہ ام ستر صفات خود را کہ ستار سازم مسود بک تو دھوکہ دی کے لیے ہے نام پوشیدگی صفات کی کرتا ہے راز دار

84

من خدا ایم من خدا من خدا کسی خدا اس مقام پر اپنے آپ میں رہ کر کسی نے کسا ہے۔

ان خود بخود آمدن رہ کو نہ نیست آپ ہے آپ میں آجانے کی رہ کو تاہ نہیں دعا ہے کہ خدا تعالی ہم پر ہمارے لئے او رتم پر تممارے لئے یہ دروازہ کھول دے۔

(آمین)



### قال لى:

يا غوث الاعظم من حرم عن سفرى فى الباطن ابتلى بسفر الظاهر ولم يزد دمنى الابعاد افى سفر الظاهر

### فرمايا:

اے غوث اعظم جو باطن میں میرے طرف سفرے محروم رہا میں اس کو ظاہری سفر میں جٹلا کرتا ہوں اور اس کو میرے طرف سے اور کچھ نمیں (دیا جاتا) بجواس کے کہ سفر ظاہری کے ذریعہ دوری (مفارفت) دی جائے۔

86

# سفرظا براور سفرياطن

مجھ سے فرمایا کہ اے غوث اعظم جو کوئی باطن میں میرے سفرسے محروم رہتا ہے لیمی جو كوئى ميرے لئے اپنے آپ ميں سفر شيس كرتا ميں اس كو ظاہرى سفر ميں جتلا كرتا ہوں۔ مطلب سے کہ جو اینے آپ میں ذکرو فکر کے مراقبہ سے اور مجاہدہ وتوجہ سے باطن کے اندر نیں جاتا وہ اس آیت کو نہیں سجھتا۔ وفی انفسکم افلا تبصرون (یس تمارے نفول میں ہول کیا تم نہیں دیکھتے) اور وہ تمہارے ساتھ ہے۔ و هو معکم کی آیت اس کو حاصل نہیں ہوتی۔ جو اپنی روح میں رب العالمین کی تجلی ہرگز نہیں دیکھا اور اپنے دل میں مجھ کو نمیں پاتا۔ اس کو میں سفر ظاہری میں جالا کرتا ہوں نیز ہے کہ جو سفر باطن اختیار نہیں کرتا وہ دور رہتا ہے- دور رہنے والا فضول بھکنے والا ہے۔ لیعنی نماز و تنبیج اور زہد و تقوی میں جس کا تعلق جم یا ڈھانچہ سے ہے وہ ظاہری عمل ہے اور جس کا روح سے تعلق ہو وہ باطنی عمل ہے۔ اس نماز سے جالوں کی نماز مراد ہے جو رکوع و جود کے ساتھ ادا کرتے ہیں اور اس تیج سے مراد ہے جو زبان کو ہلا ہلا کر کرتے ہیں۔ جو اینے زبد کو پیسہ پر دے دیتے اور تقوی میں غیر خدا کو لے آتے ہیں۔ تہیں خرب کہ نماز کیا ہے۔ اور تبیج وزہر کیا۔ اور تقوی کس سے کیا جاتا ہے۔ عاشقوں کی نماز اینے وجود کو عدم كرنا ب- اور جابلول كى نماز ركوع وسجده ب-

در عشق نماذ بے رکوع است و بچود کیساں درد مومن و ترسا دبمود نہ صورت موئ و نہ صورت عیلی نہ نیاں رسد ز فرعون و نمرود چوں قبلہ کہ بود پیل معثوق بود عشق آلم محوکرد هر قبلہ کہ بود نماز عشق میں کیسا رکوع کمال سجدہ یمال تو مومن و ترسا یمود ہیں کیسال نہ صورت موئ نہ صورت عیلی فراعنہ سے نہ نمرود سے کوئی نقصان یمال نہ صورت موئ نہ صورت عیلی فراعنہ سے نہ نمرود سے کوئی نقصان جمال یار سے بہٹ کر کمیں جو قبلہ بنا تو ایسے قبلہ کو الفت نے کر دیا نمال

87

تو جانتا ہے کہ نماز مستوں کو عاشق ومشاق اور پر آتش بناتی ہے جس کو وہ بے رکوع ویجود ادا کرتے ہیں۔ کسی وفت الی نماز سے خالی نہیں رہے۔ آیت شریفہ:

الذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآئِمُون وه لوگ بيشه ائي نماز اوا كرت بين

ے مرادیمی نماز وصال واتصال ہے۔ خداکا راستہ نہ آسان میں ہے نہ زمین میں۔ نہ دریا میں نہ آگ میں۔ خدائے عرو جل کی راہ جانوں کے اندر ہے۔ اپنے اندر سفر کرنا چاہئے تاکہ واصل حق ہو جائے۔

اے خدایا کاندرون جان ہر انسان توئی ظلمت کفر است از تو نور ہر ایمال توئی جان ہیں ہر آدمی کے راز پنال ہے خدا کفر کی تاریکیاں اور نور ایمال ہے خدا چوہست ظاہر وباطن گرفتہ قدرت تو بجال خویش گر آشکار وپنال را ہے یہ ظاہر وباطن اس کی قدرت کا ظہور اپنے اندر دکھے لے تو آشکارا اور چھپا روم در بتکدہ شینم بہ چیش بت کنم سجدہ اگر یابم خریدارے فروشم زہد و تقوی را بت کدہ میں بیٹے جاؤں بت پری بھی کروں کوئی مل جائے اگر گاہک تو بیچوں القا

جب سفر کرنے والا اپنے باطن میں سفر کرتا ہے تو دیکھو کہ وہ کیا کہتا ہے ۔

از دل انسال شدہ گم کردہ است خطاب محکم گوئی وٹی انفسکم در ول مسعود بیا

دل ہے گم ہوکر مرے کہتا ہے میں تو ساتھ ہوں جان میں بہتا ہے تو مسعود کے دل میں بھی آ

جس نے اپنے باطن میں نہ دیکھا بموجب آپہ شریفہ:

من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى واضل

سبيلا

"جو اس دنیا میں اندھا ہے ' وہ آ ثرت میں بھی اندھا ہے اور راستہ بھٹکا ہوا ہے "

(اس دنیایس) جو مخص این باطن میں نہیں دیکھا وہ آ خرت میں بھی نہیں دیکھا۔ یعنی پیرو مرشد 'حینوں اور محمد اللاہ الله میں بھی نہیں دیکھا۔ فہو فی الاجوة اعلمی (وہ

#### Click

88

آ خرت میں بھی اندھا ہوگا) آ خرت میں نہ دیکھنے کے یہ معنی ہیں ، جب اس کا دیکھنا کی طریقوں اور کئی راستوں کا ہے تو اَضَل سَبِيلا (وہ راستہ بھٹکا ہوا ہے) کا يمی مطلب

-4

اس کے دوسرے معنی یہ ہیں کہ جو اپنی روح میں اس کو نہیں دیکھتا۔ اس کو بھی مجر اللہ اس کے بھی اس کے بنیں دیکھتے۔ اس روح سے دہ روح مراد ہے جو جم کے اندر ہے نہ جم کے

-/

يلقى الروح من امره على من يشاء من عباده

"اپنے بندول میں سے جس کو جاہتا ہے اس پر (یا اس میں) خدا اپنے تھم سے روح کو ڈالتا ہے۔

یہ روح' روح اعظم ہے جو دنیا میں عاشقوں پر مجلی کرتی ہے تاکہ انس و آرام حاصل مو۔ جو کئی کئی صور توں میں ظاہر ہوتی ہے۔ یہی جمال خدا ہے۔

چول جمالت صد بزارال روئے داشت بود در هر روئے دیدار دیگر حسن تیرا اور بزارول صورتی اور ہر صورت میں دیداری نی

لا جرم ہر ذرہ بنمود یار ہر جمال خویش رخبار دیگر بے شہ ہر ذرہ میں سے بار ہر جمال نویش رخباری نئ

بے شبہ ہر ذرہ ذرہ میں ہے یار ہر جمال نو میں رخساری نی مقصود یہ ہے کہ جس کا یمال (دنیا میں) کوئی ہمراز نہیں اس دنیا میں بھی اس کا کوئی ہمراز نہیں۔ ہائے بغیر دیکھے ہوئے کوئی اس کو کیو تکر پچانے اور کیو تکر دوستی کرے گاسب لوگ من کربی عاشق ہوئے ہیں۔ یمال (دنیا میں) کوئی ایما بھی ہونا چاہیے جس نے اس کو

کھلی آ کھوں سے دیکھا ہو۔ اور اس سے محبت کی ہو۔ اس نقدس تعالی نے ایک خاص وقت میں مجد حینی گیمو دراز عاشق سرفراز سے ملاقات فرمائی ور کما کہ ایک بار اس راہ

میں بیٹھ جا اب میں اس رہ گذر میں اچھے عیش کی نمایت خوشبو والی سائس لے رہا ہوں۔ آبا آبال۔ آبابال

ہم چیم دے غلطاں زے ہم لعلش از متی چکال

Click

المعند ا



قال:
یاغوث الاعظم الاتحاد حال لا یعبر بلسان المقال فرمایا:
فرمایا:
غوث اعظم (مجوب سے) یگاگت کی کیفیت الی ہے کہ زبانی باتوں سے بیان نہیں کی جا عتی۔

91

# زبانى الفاظس اتحاد كاحال

فرمایا کہ اے غوث اعظم! ایک ہو جاتا اور یگا گی ایک (عجیب) حال ہے لینی جس وقت عاشق (معثوق سے) ایک ہو جاتا ہے یا معثوق عاشق کو پہلو میں لیتا ہے تو فرماتا ہے کہ میں تو ہوں اور تو میں ہے۔ جس طرح کہ مجمد الفلاظائی نے ایک دن حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ایٹے پہلو سے چٹا کر فرمایا کہ:

لحمک لحمی ودمک دمی وعینک عینی وسمعک سمی وبصرک بصری (الی اخره)
"تمارا گوشت میرا گوشت ہے۔ تمارا خون میرا خون ہے '
تماری ذات میری ذات ہے۔ تمارے کان میرے کان ہیں 'اور تماری آگھ میری آگھ ہے۔ الح

اس وقت ظاہر میں حضرت علی نظر نہیں آتے تھے۔ اس طرح محمد التفایقی کو خدائے عزوجل نے بگانگت میں لے لیا یہ بات کہ فوضع یدید علی کتفی (پس اپ وونوں ہاتھ میرے دونوں کندھوں پر رکھے) کا ای طرف اشارہ ہے اور جو چز پوشیدہ رکھنے کی تھی اے پوشیدہ رکھا۔ آیت پاک فاوحی الی عبدہ ما او حی (پس اپ بندے پر وی کی جو وی کرنی تھی)۔ فرمایا کہ میں تو ہوں اور تو میں ہے۔ انا انت و انت انا اس کے جگہ معثوق عشق اور عاشق سب ایک ہیں نہ کہ دو تین یعنی خدا کے دوست اور اس کے سوا کچھ نہیں یہ سب ایک ہیں۔

کان الله ولم یکن معه شیئی وهو الان کما کان وهولا یتغیر بذاته ولا بصفاته ولا فی افعاله ولا فی اسمائه بحدوث الاکوان فلایکون مع الله غیر الله "الله ایا به که ای کے ماتھ کوئی چر شیں۔ وہ پہلے جیما تھا

Click

92

اب بھی دیا ہے وہ مجھی براتا نہیں۔ نہ ذات میں نہ صفات میں ' نہ افعال میں نہ ناموں میں کا کتات پیدا ہونے کی وجہ سے ' پس خدا کے ساتھ غیر نہیں ہو سکتا۔

ایں جمال صورت است و معنی اوست ور معنی نظر کی ہم اوست جب تک اس دنیا کی صورت ہو معنی ہے ہوں اور معنی پر نظر ڈالو تو سب کچھ ہے وہی جب تک اس دنیا کی صورت ہوں ہوں۔ وہ تھا اس کے ساتھ کوئی شے نہ تھی وہ اس حال میں ہم اب بھی جیسا کہ وہ پیٹر تھا' کا نکات کو پیدا کرنے ہے اس کے نہ ذات میں تغیر ہوا ہے نہ صفات میں' نہ افعال میں نہ ناموں میں' پس اس کے ساتھ اس کا غیر نمیں رہ سکا۔ اچھا تو سنو! دنیا خدا کی صورت پاک ہے ہے۔ لینی وجود میں سوائے خدا کے کچھ نمیں۔ "جمال خدا ہے معنی یہ بیں کہ وہ (خدا) ایسا ہے جو اس صورت میں کئی اشکال سے ظاہر ہوا ہے خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا جو اس صورت میں کئی اشکال سے ظاہر ہوا ہے خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا سے ہے۔ خدا دنیا کی وجہ سے ظاہر ہوا ہے خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا سایہ ہے۔ خدا دنیا کی وجہ سے ظاہر ہوا ہے خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا سایہ ہے۔ خدا دنیا کی وجہ سے ظاہر ہے اور دنیا خدا شخص کی طرح ہے تو دنیا اس شخص کا سایہ ہے۔ خدا دنیا کی وجہ سے ظاہر ہے اور دنیا خدا شخص کی حرح ہی سے قائم ہے۔

ی نمائی حسن خود در ہر رخی نوع دگر چونکہ در معنی بہ بینم واحد ویکسال لوئی ہر رخ میں تیزا حسن نئی شان دکھائے معنی کو جو دیکھے تو سب یکسال نظر آئے توئی صورت توئی معنی کہ ہم مسجد وہم دیری توئی در دل توئی در تن کہ ہم عشقی وہم جانی تو ہی صورت تو ہی معنی تو ہی مجد تو ہی دیر وہی میں تو ہی تن میں تو ہی تو ہی جان

فمن امن به قبل ورود الحال ومن رتحال اتحاده فقد كفر

"پس جس نے اس کا لیقین کیا' حال کے وارد ہونے کو قبول اور جس نے اتحاد حال کونہ مانا وہ "تحقق کافر ہوا۔

لین جب تک معثوق عاشق کو اپنے ہمرنگ کر کے اپنے پہلو میں نہ لے اور یہ نہ کے کہ میں تو ہول اور تو میں ہول (اس حال سے پہلے) اگر عاشق اتحاد سمجھے تو یہ کفر ہے۔
کیونکہ لا تامن من مگری کا اشارہ اس طرف ہے۔ (میری چال سے مطمئن نہ رہ۔

جب تک تم سے یہ نہ کے کہ تو میں ہوں اور میں تو ہوں اس وقت تک) تمہارے لئے کمنا ہرگز زیبا نہیں کہ میں تو ہوں اور تو میں ہوں۔ یہ تو اس خدائے تعالی کا خاصہ ہے۔ عاشق کتنا ہی معثوق کے اوصاف سے متصف ہو۔ دو صفات سے خالی اور کم ہوتا ہے۔ ان دو صفات کے متعلق تم نے سنا کہ ایک ہزرگ نے کیا کہا:

لا فرق بینی وبین ربی الابصفتین - صفة ربانیة وصفة الوهیة وجود نامنه وقیامنابه «صفة الوهیة وجود نامنه وقیامنابه «مجه یس اور تجه یس کوئی فرق نمیں بجردو صفت کے صفت ربانیہ اور صفت الوہیہ - میرا وجود اس سے ہے اور قیام بھی اس

-40

عاشق بالكل وبعينہ معثوق تو ہر گز نہيں ہو سكتا۔ اے دوست به مقام محض رنگ پذيرى كا ہے كہ عاشق اپ معثوق كے رنگ ميں رنگ جاتا ہے۔ نہ كہ بعينہ اور بالكل معثوق ہو جاتا ہے۔ اگر كچھ ہوتا ہے تو يہ كہ معثوق اپنے عاشق ميں اپنے ظهور كو ظاہر كرتا ہے۔ اس وقت وہ عاشق نہيں رہ تا۔ بموجب آبہ شريفہ: جاء المحق و زهق المباطل (كہ حقیقت آگئ اور باطل چلاگیا) مولئ مولئ ہے اور بندہ بندہ ہے۔ اے دوست خود اس كے كلام ميں تفاوت ہے۔ (تفاوت كے اصلی معنی اختلاف اوصاف كے ہیں۔ لینی خود اس كے كلام ميں مختلف اوصاف بيان ہوئے ہيں) ميں كيا كروں۔ بھی ارشاد ہوتا ہے كہ فاستقم كما اهرت تحقے ہو تھم دیا جائے اس پر قائم رہ۔ بھی فرمان دیا جاتا ہے كہ ميرى آگھوں ميں تو ہے۔ فانگ باعيننا بھی طعنہ كرتا ہے كہ عبس و تو لئی ان جائلہ الاعملی (جب اندھا اس كے پاس آيا تو اس نے منہ موڑ ليا۔ بھی لطف و محبت سے بتاتا ہے كہ

لولاک لما اظهرت الربوبية وكذلک لما خلقت الاكوان ولما خلقت الافلاک "اگرتم نه بوت تو من اپن ربوبيت كو ظاهرنه كرتا- اى طرح

94

اکوان کو بھی پیدانہ کرتا اور نہ افلاک کو پیدا کرتا۔

مجمی فرماتا ہے کہ انک لا تھدی من اَجْبَبْتُ (تم جے چاہو اس کو ہدایت یا

صیح راست پر نمیں لا کے ) کمی یہ کتا ہے کہ انا اطلب رضاک یا محمد (اے محم

المانية من تيري رضاكو طلب كرتا مون عشق من الي بي بو المجيبال موتى بين)

من اراد العبادة بعد الوصول فقد اشرك بالله العظيم من تزلزل القلب عن القالب بعد ماخلع وصفا

واتقى من رجس الدنس

"(جس نے وصول پالینے) کے بعد عبادت کا ارادہ کیا تو گویا اس فے خلعت اللہ خدائے عظیم کے ساتھ شرک کیا کیونکہ اس نے خلعت وصول پانے اور میل کچیل سے

پاک ہو جانے کے بعد قالب کو قلب سے الگ سمجھا"۔

جو کوئی (خدا سے) پیوست ہو جانے کے بعد عبادت یا عبودیت چاہے یقینا وہ شرک کرتا ہے اس خدا سے جو کہ بری عظمت والا ہے۔

اے دوست وبد والید (اس سے اور اس کی طرف) کا مطلب ہے ہے کہ الواصل لا یوجع (واصل کبھی لوٹا یا پلٹتا نہیں) عثق ایک کیمیا بنانے والا ہے جو معمولی دھات جسے عاشق کو معثوق کی طرح اصلی سونا بناتا ہے۔ سمجھو کہ "وصول یا پالیتا" چار قتم کا ہے: وصول شریعت۔ وصول طریقت۔ وصول حقیقت۔ وصول معرفت الاول العلم باللہ و صول الیه (اللہ کو جاننا ہی اس تک پنچنا ہے) یعنی جب یہ جان لے کہ

كان الله ولم يكن معه شيئي وهو الان كما كان فلايكون مع الله غير الله

"الله تما اور اس كے ساتھ كوئى چيزند تھى پيشتروه جيسا تما اب

بھی دیاہی ہے۔ پس خدا کے ساتھ غیر خدا نہیں ہو تا۔

اوریہ بھی سمجھ لے کہ العالم هو الحق المتجلی (عالم حق کا ظہور ہی ہے)

Click

واصل بہ خدا ہوگا اس جگہ بت پرتی کی صورت نظر آتی ہے۔ واصل یا ملنے والا نہیں چاہتا کہ عبادت کرے کیونکہ یہ عمل بہشت کے لیے ہوتا ہے۔ ظاہری کردار کا راستہ بجو بہشت کی طرف کے (اور کسی طرف) نہیں بلکہ خدا پرست بھی ہونا نہیں چاہتا بلکہ یہ چاہتا ہے کہ پیرپرست ہوتا کہ شاہد یا محبوب پرست ہو جائے۔ تاکہ جو کچھ علم یقین سے جانا ہے اس کو عین الیقین سے بھی دیکھ لے۔ پھر معلوم ہو جائے کہ پیراور محبوب بجراس (خدا) کے (پھے اور) نہیں جب تک پیرپرست نہ ہوگا خدا پرست کسے ہو سکتا ہے؟

شاید وہ مرید ای مقام ودرجہ کا تھا کہ بایزید کا نام لیتا تو پانی پر چلا جاتا اور اللہ کتا تو غرق ہو جاتا۔ ای لئے کما گیا ہے کہ من عرف الله لا یقول الله ومن یقول الله لاعوف الله لاعوف الله (جو الله کو پچانا ہے وہ اللہ نمیں کتا اور جو الله کمتا ہے اس نے اللہ کو پچانا ہی نمیں) بقول «جس کے لئے شخ یا پیر نمیں ہے اس کے لئے وین نمیں ہے "لا دین لمن لا شیخ له

وصول طریقت ہے ہے کہ تمام عالم اور تمام دنیا میں اپنے پیرو مرشد کو بلکہ خود اپنے آپ میں اپنے پیر کو پائے اور پیر کی جان میں خود کو دیکھے۔ پس جو عبادت وخدمت پیر کی لیے بین پیر کے تصور کو بھول کر 'جو پچھ پیر میں دیکھا ہے اس کا تصور کرتا ہے کیونکہ اس کے لیے تو پیر کا تصور کیا تھا۔ جب اس سے اس گیا تو پیر کا توسط در میان سے اٹھ گیا۔

چوں در آید وصال را عالہ سرو شد گفتگوئ دلالہ کیفیت پیدا گر کر دے وصال واسطہ ہو در میاں پھر کیا مجال ہو دو میاں پھر کیا مجال ہو دو صول حقیقت ہے ہے کہ جو پچھ پیر کی جان میں ہے اس سے اس جال جائے اور واصل ہو جائے پھر جب اس (خدائے تعالیٰ) ہی کا رنگ چڑھ جائے لینی اس کی صفات سے متصف ہو جائے تو چو نکہ اس (خدا) کی صفات ہے انتہا ہیں اس لئے پالینے کی راہ (طریق وصول) ہو جائے تو چو نکہ اس (خدا) کی صفات ہے انتہا ہیں اس لئے پالینے کی راہ (طریق وصول) کری بھی نمیں ٹوٹی۔ اور کبھی ختم نمیں ہوتی۔ پس سے مخص ہر ذرہ میں اس کو دیکھتا ہے۔ اور موحد بن جاتا ہے۔ اس وقت ما فی الو جو د الا اللہ (وجود میں سوائے خدا کے اور کی نور (کے سوا

اور کھے نہیں) دیکھا کیونکہ خدا نور ہی نور ہے۔ یہ کمال بھی کہی ہے جو محت سے ماتا ہے۔
یہ وراء الوراء کامقام ہے۔ وصول معرفت کاپالیتا یہ ہے کہ چیزوں کو اس طرح دیکھا جائے
جیسی کہ وہ در حقیقت ہیں ان (چیزوں) کی صورت کو بھی دیکھے اور ان میں نازنین کا جلوہ
بھی دیکھے وہ جُلوہ نازنین ہر ہر ذرہ میں ہے گر ایسے مخض کی ضرورت ہے جس کی آنکھ
میں معرفت کا سرمہ ہو۔

کیاست دیدہ کہ آل کی معرفت وارد وگرنہ جلوہ آل نازنین کجاست کہ نیست کمال دہ آگھ کہ ہو جس میں سرمہ عرفال وگرنہ یار کا جلوہ کمال نہیں ہو؟ عارف تو ہر ذرہ میں خدا کو دیکھا ہے۔

در هر چہ نگه کنم توئی پندارم نظر جس چیز پر ڈالوں تو سمجھوں بس توئی ہے شریعت' طریقت اور حقیقت میہ سب کسبی ہیں اور حاصل کرنے سے حاصل ہو جاتی لین معرفت تو ای (خود) کی عناستہ سرم مل سکتی سرن کے کسب و عادیت سرے جس

ہیں لیکن معرفت تو ای (فدا) کی عنایت سے ال کتی ہے نہ کہ کب وعبادت ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی معرفت کے عالم سے محمد اللہ اللہ عالم کی بیہ نشانی ہے کہ

ان صلیت اشرکت وان احاصل کفرت "آگر میں نے نماز ادا نمیں کی قرک کیا اور نماز ادا نمیں کی تو کفرکا"

پی اس طرح میں کافر ہو چکا اور ذنار باندھ لیا۔ اللہ اکبر۔ حات الابرار سیات المحترین (نیوں کی نیکیاں مقربین کے لئے برائیاں ہیں کا یکی مطلب ہے۔
المحترین (نیوں کی نیکیاں مقربین کے لئے برائیاں ہیں کا یکی مطلب ہے۔
اے ہر کہ درال عارض زیبائے تو دیدہ است کو راست اگر جانب یوسف گریدہ است جس آتھ نے اک بار ترے حن کو دیکھا کھر دیکھے وہ یوسف کو تو بے نور بھر ہے (ایک مخض) خود عبادت کرنے کی وجہ سے خدا تک پنچتا ہے۔ اس کے بعد وہ کس کی عبادت کرے۔ جو کوئی اس ظاہری عبادت اور باطنی عمل نے پینچ ہے۔ اور مسافرات کی عبادت کرے۔ جو کوئی اس ظاہری عبادت اور باطنی عمل نے پینچ کا ہے۔ اور مسافرات

97

وغیرہ کی اس دنیا میں محنت کرتا ہے (وہ) ہے شک اس کی نظر میں آجاتا ہے تو زبان حال سے جان کے کانوں میں آواز دیتا ہے کہ انبی انا اللہ الم توالی ربک (میں ہی اللہ ہوں کیا تو نے اپنے رب کو نہیں دیکھا) ظاہر کو دیکھنے والے کیا جائیں کہ اسی خدائے تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ واعبد ربک حتی یاتیک المیقین یعنی اپنے رب کی عبادت کرتا رہ یمال تک کہ جمعے تیرے پاس یقین آجائے یعنی خدا' اور یہ بھی کیا جائیں کہ مین نظر المی معبودہ سقط عنه عبادته (جس نے اپنے معبود کی طرف نظر کی اس سے عبادت ساقط ہو گئی) اس مقام پر جب سالک آجائے تو اس کو اتحاد ویگا گئت پیدا ہو جائے گئے اگر اس کو رد کرے تو کافر ہو جائے۔ معثوق کے ہر رنگ کا لباس چاہٹا کفر ہے۔ اس کی کھر کی طالت کو رد کیا اس نے کما گیا کہ مین رد حال اتحادہ فقد کفر جس نے اتحاد کی طالت کو رد کیا اس نے کما گیا کہ مین رد حال اتحادہ فقد کفر جس نے اتحاد کی طالت کو رد کیا اس کے بعد ہر کے کما گیا کہ مو کوئی اس اتحاد میں آجائے وہ ازلی نیکی والا نیک بخت ہے اس کے بعد ہر گز سبک نہ ہوگا گر وہ جو اتحاد کا ہم رنگ نہیں ہوا اس کے لیے افسوس اور ویل ہے گونکہ دہ اس مقام پر ہرگزنہ آئے گا۔



www.maktabah.org

### قال:

ياغوث الاعظم من سعد بسعادة الازلية طوبى له لم يكن مخذولا بعد ذلك قط ومن شقى بشقاوة الازلية فويل له لم يكن مقبولا بعد ذلك قط

### فرمايا:

اے غوث اعظم جو کوئی ازل سعادت ونیکی سے نیک و مسود بن کیا تو اس کے بعد وہ سبک کیا تو اس کے بعد وہ سبک نمیں ہوتا اور جو ازلی بر بختی وشقاوت سے برا شقی بن گیا۔ اس کے لید وہ مجی کے لیے ویل جیسا دوزخ کا ذلیل مقام ہے اس کے بعد وہ مجی مقبول نہیں ہو سکتا۔

99

### سعادت وشقاوت ازلي

این جالی جالی ہے۔ جمالی جمالی ہے اور ذاتی ذاتی ہے کیونکہ اللہ کا فرون اور فطرت)
میں تبدیلی نہیں ہوتی۔ لا تبدیل لخلق الله کافروں کو ہروفت نئ گراہی ہوتی ہے اور
مومنوں کو ہروفت نئ ہدایت۔ بموجب آبہ پاک یضل به من یشاء و پھدی من
یشاء (وہ جس کو چاہتا ہے گراہ کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے) یہ سب
اس کے اوصاف ہیں۔ جالل وجمال کو ظاہر کر کے خود کو پوشیدہ کر رکھا ہے ورنہ یہ دعا
ار نا الاشیاء کما ھی چیزوں کی حقیقت جیسی کہ ہے ہم کو دکھا) نہ کی جاتی۔ بھی آدم
والمیس کو ظاہر کرتا ہے۔ بھی موسیٰ وفرعون کو بتاتا ہے بھی ابراہیم و فرود کو فمایاں کرتا
ہے بھی مجم مصطفیٰ الم المنظامی اور ابوجمل کو دکھاتا ہے۔ لین جس کے یہ نام ہیں وہ خود ایک
ہے۔ وہی ایک ہے جو اتن صورتوں اور شکلوں میں ظاہر ہوا ہے تو ذرا دیکھ تو سی۔

هو المعطى هو المانع هو الضار هو النافع هو الهادى هو المضل هو المعز هو المذل هو القهار هول الغفار

"دبی عطا کرنے والا' وہی منع کرنے والا' وہی ضرر اور نقصان دینے والا' وہی بخشے والا' وہی ہرایت دینے والا اور وہی گراہ کرنے والا' عزت دینے والا' وہی ذلت دینے والا' وہی خضب کرنے والا' وہی بخشے والا'

از جمال اوست در ہر صورتے صنے کہ ہست در نقاب معنوی آل شاحد مستور من ہر حسن چرہ میں حسن اس یار کا معمور ہے ہر نقاب معنوی میں دوست ہی مستور ہے

Click

### قال:

يا غوث الاعظم جعلت الفقر والفاقة مطيتين للانسان فمن ركبها بلغ المنزل قبل ان يقطع المنازل والبوادى-

### فرمايا:

اے غوث اعظم میں نے فقرو فاقہ دو سواریاں انسان کے لئے بنائی ہیں جس نے ان پر سواری کی منزل مقصود پر پہنچ کیا۔ قبل اس کے وہ منزلوں اور جنگلوں کو طے کرے۔

101

# فقرو فاقه سالک کی سواری ہے

(خدان) یہ فرمایا کہ اے غوث اعظم میں نے انسان کے لیے فقرو فاقہ کو سواری بنایا ہے۔ پس جو کوئی اس فقرو فاقہ پر سوار ہوا وہ منزل گاہ تک پہنچ گیا۔ قبل اس کے کہ منزلوں اور وادیوں کو طے کرے۔ یعنی فقر خداسے حاجت مانگنا اور فاقہ آپ سے باہر ہوتا (اپی خودی کو ترک کرتا) ہے۔ مقعد صدق کے مقام پر جو مکلیگ مقتدر کے پاس ہے پہنچنے کے لیے فقر کے ساتھ تجدید (فاقہ) کی بھی ضرورت ہے۔ فقرو فاقہ پر کیا مناسب حال بیت (کی نے) کی ہے۔

ماجال ندائے نخبر تنلیم کردہ ایم خوابی بدار خواہ بکش رائے رائے تست نخبر تنلیم کے آگے میری جال ہے ندا دندہ رہنے دے کہ جھے کو مار جو مرضی تری اس لئے اے دوست اس فقیری سے مراد الفقر فخری ہے اور فاقہ سے مراد ماذاغ البصر و ماطغی (اس کی نظر نہ جھیکی نہ جھٹائی) کی کیفیت ہے۔ فقیر وہی ہے جو فدائے عزد جل سے حاجت مائے اور صاحب فاقہ اس کو کہتے ہیں کہ وہ جب تک شدائے عزد جل سے حاجت مائے اور صاحب فاقہ اس کو کہتے ہیں کہ وہ جب تک دوح کی آنکھ کو اس کی ذات کے لئے بھوکا رکھے۔ کتنے ہی واردات (واقعات) رونما ہوں روح کی آنکھ کو اس کی ذات کے لئے بھوکا رکھے۔ کتنے ہی واردات (واقعات) رونما ہوں ان سے منکر ہو جائے اور اس (فدا) کے فیرسے سکون واطمینان نہ پائے۔ پس جس نے یہ افتیار کرلیا اس کو میرا دیدار ہے جس اسے اپنے آپ کو دکھا دیتا ہوں۔ خواہ اس نے جنگل اور منزلیس طے نہ کی ہوں (وہ جنگل اور منزلیس کیا ہیں) یعنی موت و قبر۔ سوال وحساب و درون و مراد و دون خ

www.maktabah.org

### قال:

یا غوث الاعظم لو علم الانسان ماکان له بعد الموت ماتمنی الحیاة فی الدنیا ویقول بین یدی الله تعالٰی فی کل لمحة ولحظة یا رب امتنی

فرمايا:

اے غوث اعظم اگر انسان کو معلوم ہو جائے جو کچھ کہ موت کے بعد ہوتا ہے قو ہرگز دنیوی حیات کی آرزو نہ کرے اور خدائے تعالیٰ سے ہر ہر لحد ولحظ کے کہ اے رب جھے کو مار ڈال۔

### موت کے بعد کاحال

جھ ہے فرمایا کہ اے غوث اعظم اگر انسان جان لے کہ اس کے لئے موت کے بعد کیا ہے تو اس دنیا کی زندگی کی آرزو نہ کرے اور ہر گھڑی ہروقت کی کے کہ اے فدا جھے مار ڈال یعنی موت ایک پل ہے 'جو فٹا کے بعد دوست کو دوست تک پنچاتا ہے۔ تو وہ بقا میں فٹا ہو جانا کیوں نہ چاہے گا۔ کیونکہ آپ سے باہر آنے کے بعد خود کو خدا تک پنچا دیتا ہے۔ اس قالب کی کون آرزو کرے جو دنیا کی زندگی دے۔ محمد السلطانی نے دنیا کے قالب والی زندگی ہی وجہ سے فرمایا ہے کہ۔

ياليت رب محمد لم يخلق محمد

"كاش محر الله الله كارب محر الله الله كرا"

حضرت محمد الشافيات محمد كم ممثل و تشكل كو قالب كے پنجرے سے چمئارا دلانا چاہد اس اس لئے كد روردگار كے پاس سے بيمج كئے تھے اور خلوت يا تنمائى سے نكل كر پاسبانى ودربانى ميں آكمرے ہوئے تھے۔ اب اپنا اصل مقام پر واپس ہونا چاہتے ہيں كيونكہ خدا وينده كے درميان كي قالب (جم كا ذھانچہ) ہے جو تكليف ويتا ہے۔ جب قالب كے پنجرے سے نجات يالے قو خدا تك پنج جائے۔

بنی وینک انی براحمنی ارفع بلافک انی من الین خودی حاکل ہے مجھ میں اور تھھ میں بٹا دے اس خودی کو درمیاں سے

جو اپنی زندگی کی آرزد کرتا ہے وہ ہرگز خدا تک نمیں پنچاکیونکہ اُو من کان میتا جو کوئی مرجاتا ہے یا موت سے فانی ہو جاتی ہے تو اس کو ہم اینے دیدار سے زندہ کردیتے

ہیں۔ جب وہ جمع کو دیکھا ہے تو ایسا زئرہ ہوتا ہے کہ پھر مجمع نہیں مرتا۔ من کان میتا

فاحيينا ثايد خواجه خفرن يي آب حيات پا ٢

مردیم به نشد و بیمات ماخک لب و تو در آب حیات

Click

104

مر کے ہم تشد لب افروں ہے آب حیات میں ترے رہتے ہوئے جان ز تنم توی بری مرگ بمانہ درمیاں روئے نما دجاں بہ برد در بکن بمانہ را جان میری تو بی لے کیوں یہ بمانہ موت کا رخ دکھا کے جان لے باقی بمانے مت بنا بموجب قرآن پاک کے کہ میں تم سے بہت قریب ہوں گرتم نمیں دیکھتے۔ نحن اقرب الیہ منکم ولکن لا تبصرون ۔

وقت مرون اگرم شربت ویدار رسد وچه شیرین شود آن تلخی جال کندن من مرت دم گر شربت ویدار الله جائے جال کنی کی تلخیال ہول کس قدر شیریں جھے در شوق تو عاشقال چنال جال بدمند کانجا ملک الموت نگنجد ہر گز مرتے ہیں ترے عشق میں عشاق کچھ ایسے جس جا ملک الموت کا ممکن نہ گزر ہو پس جو کوئی موت کے بعد والے معالمہ کو جان لے تو وہ زندگی کی آرزو کیول کرے۔



is the till a to the

august brite the property and the fire the seal

The same of the state of the same of the same of the same

#### قال:

يا غوث الاعظم حجة الخلائق عندى يوم القيامة الصم والبكم والعمى وفى نسخة الاصم والابكم والاعمى ثم التحسرو البكاء وفى القبر كذلك (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم قیامت کے دن میرے نزدیک خلائق کی محبت براگونگا اور اندھا ہونا ہے۔ پھر حرت اور گربہ قبریس بھی یک ہوتا ہے اس کامطلب ظاہر ہے۔

### قال:

يا غوث الاعظم المحبة حجاب بين المحب والمحبوب فاذا فنى المحب عن المحبة فقد وصل بالمحبوب (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم محب اور محبوب کے درمیان محبت ایک پردہ ہے۔ پس جب محب محبت سے فنا ہو جاتا ہے تو محبوب سے واصل ہو جاتا یا مل جاتا ہے۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

# محب ومحبوب کے درمیان محبت کایردہ

محبت کا میم احمد واحد کے درمیان ایک پردہ ہے۔ پس احمد میم محبت سے چھٹکارا پاکر خدا سے مل جاتا ہے۔ لینی محمد اللہ اللہ تعالٰی ہے قالب کی صورت ایک پردہ ہے۔ صورت احمد واحد کے درمیان جب قالب سے یہ محمد چھٹکارا پالے تو احمد اصد سے مل جائے پس اے دوست محبت انسان کا قالب ہے لینی روح اس کا نور ہو ادر اس کا نور قدیم (لافانی) اپئی محبت سے آدم اور آدمیوں کے قالب کو پیدا کیا ہے۔ محبت روح انسان ہے اور محبوب خدا ہے لین جب روح 'قالب سے فا ہو جاتی ہے لینی اس دار فتا سے فکل جاتی ہے۔ تو خدا تک پینچ جاتی ہے۔ دار بقاء کو پینچ جاتی ہے۔ قطرہ دریا میں پینچ جاتا ہے۔ خدا وروح کے درمیان کی قالب پردہ ہوتا ہے۔ چانچہ حکایت خدائی ہے کہ ''تیرا وجود تی میرے اور تیرے درمیان پردہ ہوتا ہے۔ چانچہ حکایت خدائی ہے کہ ''تیرا وجود تی میرے اور قبیدے درمیان پردہ ہوتا ہے۔ چانچہ حکایت خدائی ہے کہ ''تیرا وجود تی میرے اور وبینک سے معلوم ہوگا۔

Click Click

athenite 2 12 Mars

قال

يا غوث الاعظم رايت الارواح كلها يترقصون في قوالهم بعدقولي الست بربكم الى يوم القيامة

فرمايا:

اے غوث اعظم میں نے تمام روحوں کو دیکھا کہ وہ اپنے قالیوں (جسموں) میں ناچتی ہیں۔ میرے الست بریم (کیا میں تممارا رب نمیں ہوں) کنے کے بعد سے روز قیامت تک۔

port william of the the some named of

108

# الست بريم سے روحوں كارقص

رب تعالی کتا ہے کہ میں نے ساری روحوں کو دیکھا لینی میں نے خدا کو دیکھا کہ انسان کے جمول میں ناچا ہے۔ الست بوبکم کنے کے بعد سے قیامت تک غوث اعظم روحول کے آئینہ میں سوائے خدا کے (پکھ اور) نہ دیکھتے تھے۔ ای طرح رکیس وسید قوم فرماتے ہیں کہ میں تمیں برس سے خدا سے باتیں کر رہا ہوں اور خلق سجھتی ہے کہ جنید ہم سے باتیں کرتا ہے۔ اے دوست۔ صاحب شریعت انسان کو دیکھا ہے تو سوائے ہاتھ پاؤل اور قالب کے اس کو اور کھے نظر نہیں آگ۔ جب صاحب طریقت دیکھا ہے تو ظاہری صورت بھی دیکتا ہے اور سیرت باطن بھی دیکتا ہے۔ جب محقق (صاحب حقیقت) دیکتا ہے تو سوائے نور کے (جے تم روح کتے ہو کھے اور) نمیں دیکھا جب عارف دیکھا ہے۔ تو سوائے خدا کے نہیں دیکھا۔ اس سے بات کرتا ہے نہ کہ اس کے قالب سے اس طرح عالم میت کے قبر ر کھڑا ہوتا ہے تو قبر کو بھی دیکھا ہے۔ اور اس کی (اندر کی) ہڈی' صورت وسرت کو بھی دیکھتا ہے۔ جب محقق دیکھتا ہے تو اگر میت جلالی ہے تو جلال کی مجل اور اگر جمالی ہے تو جمال کی ججل و کھتا ہے۔ جب عارف دیکھتا ہے تو نہ صرف روح کی صورت کو دیکھتا ہے بلکہ آئینہ میں خداکی روح کو دیکھتا ہے۔ ابھی عاشق کا مقام میں نے شیں بیان کیا (وہ یہ ہے کہ) عاشق اینك مٹی كے نيچ اور ہڑى كے ہر ذرہ كے نيچ اور روح میں سوائے معثول کے نہیں دیکھا۔ اس جگہ ایک بھیر ہے۔ تیرا دیکھنا اللہ ہے عاشق کا دیکمنا اور ہے۔

109

رايت الله تعالى!

وقال لى:

ياغوث الاعظم من سالني عن الروية بعد العلم فهو محبوب بعلم الروية ومن ظن الروية غير العلم فهو مغرور بروية الحق سبحانه تعالى

ميس نے اللہ رب العزت كو ديكھا:

اس في الله على ا

اے غوث اعظم جو کوئی علم کے بعد میری رویت کے متعلق پوچھ تو وہ علم رویت سے مجوب ہے اور جس نے بغیر علم کے رویت کے متعلق صرف گمان وقیاس کیا تو وہ رویت حق تعالی کے بارے میں دھوکا کھا رہا ہے۔

# مام کے بعد دیدار

فرمایا کہ اے غوث اپنے گوش جان سے سنو کہ خدا کے دیدار کی بہت می مثالیں ہیں۔ کیونکہ رویة الله فی المنام جائزة (اللہ کو خواب میں دیکھنا جائز ہے) لین مرید اپنے پیرکی جان میں خدا کو دیکھتے ہیں ہے جائز ہے گروہ جو کہ بہشت میں دیکھتے ہیں۔ اس کے متعلق اللہ ہی بمتر جانا ہے۔

قال النبى صلى الله عليه وسلم انكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر "فرايا حضور اكرم الله عليه تم الني رب كو عقريب ويمهو على جس طرح كه چاند كوشب برريس"

یہ مثال اس دنیا کی ہے جو خواب میں دیکھے تو وہ دیکھنے والا ہی جانتا ہے اور کوئی نہیں جانتا۔ جو اپنے ول میں دیکھتا ہے تو رب العزت کے عکم سے دل میں ایک وریچہ ساکھل جاتا ہے۔ پھر وہ بندہ کے دل کے آئینہ میں چمکتا ہے۔ مومن جب دل پر نظر کرتا ہے تو اپنے خدا کو دیکھتا ہے۔ جب متی، زاہد وصالح دیکھتا ہے تو ایسی صورت میں دیکھتا ہے جو صالح (نیک) ہو کر مصلی کاندھے پر، شہیع ہاتھ میں، چوگوشہ ٹوئی سرپر، تمام انوار صفائی کے ساتھ۔ قربت و مجاوری میں ایک عورت کی طرح پارسا مخدرہ، چھپی ہوئی۔ کمال عزت کے ساتھ شرمیلی اور پوشیدگی تجاب میں اس کا پوشیدہ کام مجدہ کرنا، شبیع پڑھنا اور مصلی پر بیٹھ کر ورد کرنا ہوتا ہے۔ اب حیا کے نقاب کو چرہ سے اٹھا کر منجلی کا نظارہ کر، تو سوائے آہ آہ کے (اور کچھ) نہ ہوگا۔ اس موقع پر چھر حینی کا یہ کہنا ہے، توجہ سے سنو کہ میرا مقصود جھ

در میکدہ ساتی شو' می درکش وہاتی شو جوہائے عراقی شو کو راہمہ اودیدم میکدہ میں بن کے ساقی خوب پی اور مودہ رہ جبتو میں رہ عراقی کے کہ سب کچھ ہے وہی Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

111

رایت رہی لیلة المعراج فی احسن صورة وضع یدیه علی کتفی فوجدت برد انامله فی قلبی دیسے میں ضورت دیس نمایت حین صورت میں دیکھا اس نے میرے کاندھے پر ہاتھ رکھاتو اس کی الگیوں کی شینڈک میرے دل میں محسوس ہوئی۔

دو سری مید که:

رایت ربی لیلة المعراج فی صورة امرد شاب قطط "مین نے شب معراج اپنے رب کو دیکھا بصورت نوجوان بے ریش اور گھنگم والا۔"

ديكھنے كے برے مرتبے ہى دو بيں باتى اس كے طفلى بيں يہ سوال كہ لا يوى الله غير الله (غير خدا 'خدا كو شيس ديكما) تو پحر غوث نے كيے كما كہ بيس نے اپنے پروردگار كو ديكھا جواب يہ ہے كہ حضرت محى الدين غوث كے يہ كيارہ خطاب بيں۔ سلطان 'سيد' مخدوم' پادشاہ' فقير' درويش' ول 'غريب' مولانا' فيخ' خواجه' اس سلطان نے اپنے تمام جابات سے ماسوى الله كا پردہ اٹھا ديا۔ غوث كو خدا كے ساتھ اس طرح سمجمو۔ و هو الان مع الله كهو فى الازل (وہ خدا كے ساتھ بروقت اليے بى بيں جيے ازل بيس سے) مع الله كهو فى الازل (وہ خدا كے ساتھ بروقت اليے بى بيں جيے ازل بيس سے) يين فى الكنز المخفى (پوشيدہ خزانے بيس شي) غوث سيد زمال بيں' بادشاہ عالم بين' درويش كامل' فيخ يكي و عيت بيں۔ خواجہ كو نين سلطان جمال اور بادشاہ ولايت بيں مگر درويش كامل' فيخ يكيل و عيت بيں۔ خواجہ كو نين سلطان جمال اور بادشاہ ولايت بيں مگر

#### Click

#### 112

الفقر فخوی کے (لحاظ ہے) غریب ہیں۔ کی الدین ولی اللہ ہیں۔ ایے ولی کہ و هو اللہ الفانی فی الله و الباقی بالله و الظاهر باسمائه و بصفاته (وہ اللہ یس فائی اللہ کے ساتھ باقی۔ اس کے عاموں اور صفات کے ساتھ ظاہر ہیں) حفرت غوث " تخطقوا باخلاق الله (افلاق فدا ہے متصف ہیں) لیکن بردئ شرع پوشیدہ ہیں اس لئے فراتے ہیں کہ میں نے پروردگار کو دیکھا۔ اے دوست! عارف فدائے عرو جل کو دیکھتے ہیں پھراس کی فہر مریدوں اور بھائیوں کو دیتے ہیں۔ بعض (فداکو) ایے لڑکوں کی صورت میں دیکھتے ہیں جو چاند کی طرح (حین) ہوں۔ بقول ایا کم والنظر علی الا مارد فان لھم لونا کلون الله (نوجوان لڑکوں پر نظر کرنے ہے پر ہیز کرد کیونکہ ان کا رنگ اللہ کے رنگ کی مانند ہے) یہ پیروں کی تربیت مریدوں کے لیے ہے۔ عارف ان کا رنگ اللہ کے رنگ کی مانند ہے) یہ پیروں کی تربیت مریدوں کے لیے ہے۔ عارف دیا میں نیس دیکھا اس دنیا میں کیے دیکھے اور پیچانا ہے اور جس نے اس دنیا میں دیکھا اس دنیا میں کیے دیکھے اور پیچائے۔

من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى واضل سبيلا

"جواس دنیا میں اندها ہے وہ آخرت میں بھی اندها ہے۔"

کا یکی مطلب ہے بعض عارف کتے ہیں کہ بام کعبہ پر یا اس کے اجزا میں خدائے تعالیٰ کی انہوں نے زیارت کی۔ اس نے جھے جبہ ودستار پہنائے۔ پھراسی بایزید ؓ نے خوب پیتہ بتایا کہ میں نے اس کو بالکل حقیقت کے حق میں دیکھا اور پھر کعبہ کی دیوار میں اس کے سوا اور پھھ نہ دیکھا لایکون منع اللّه غیر الله بقول (الله کے ساتھ غیر الله نہیں رہتا) اس سے بھی بڑھ کر ایک بات کتا ہوں گوش جان سے سنو عاشق حیین محبوب کے آئینہ میں اللہ کا جمال دیکھا ہے۔ چھر اللہ اللہ بیت قلبی الله میں زرید کی عورت) کو دیکھا تو فرایا۔ اللّٰہ م ثبت قلبی اللّٰہ م ثبت قلبی اللّٰہ م ثبت قلبی (الله! میرے دل کو فابت رکھا الله! میرے دل کو فابت رکھا آئی میرے دل کو فابت رکھا آئی میرے دل کو فابت رکھا تی الله ایک میرے دل کو فابت رکھا تیں معورت میں دل کو فابت رکھا تی میں مورت میں مورت میں مورت میں دراج میں حسین صورت میں ایک فرایا۔ اس مردار عاشقال نے فرایا۔ وہ جو پھھ شب معراج میں حسین صورت میں

Click

113

دیکھا۔ وہی زینب کے آئینہ میں غزہ کرتا ہوا تھا اس لئے فرایا کہ اکلہم ثبت قلبی

ینی میرے رب میرے ول کو زینب کے ویکھنے پر ثابت رکھ۔ لیخی جو جمال و کمال اس چرہ
میں دکھائی دیا اس پر میں عاشق ہو گیا۔ اس کو میرے ول سے دور نہ کر۔ لیکن چو تکہ

لا یتجلی الله فی صورۃ مرتبہ جمی نالازل الی الابلہ
"اللہ کی صورت میں دو مرتبہ جمی نہیں کرتا ازل سے ابد تک
ای لئے بھیشہ حزن وبکا کرنے والے اس کو نکاح میں لاتے ہیں۔ اللہ تم پر اور ہم پر
یہ دروازے کھول دے۔ اب سنو! رکیس طائفہ سید قوم نے اپنے آپ میں اس کو دیکھا
تو فرایا گینس فی جبتی سوا الله (میرے حبہ میں سوائے اللہ کے کوئی نہیں ہے)
چو نکہ سب (رنگ) اس رنگ میں جذب ہو گئے تو اپنے رنگ کو اپنے جبہ میں نہیں پایا۔
غوث پاک "کا دیکھنا تو اس سے جمی بالاتر ہے کیونکہ دیکھا اور چھپا لیا اور جمیل کو پنچا کر
شرع میں چھپا لیا۔ اس جگہ بھی گئے والا وہ ہے ہو گئا گیا کہ بی ینطق "وہ جھ تی سے ہات کرتا
خوث میں سے کتا ہے انہیں کا حق ہے جو کھا گیا کہ بی ینطق "وہ جھ تی سے بات کرتا
وی "ای طرح الحق ینطق علی لسمان عمر۔ "حق" حضرت عر" کی زبان سے
وی ان ہے" ای طرح الحق ینطق علی لسمان عمر۔ "حق" حضرت عر" کی زبان سے

فرمایاکہ اے غوث کوئی میری رویت کے متعلق سوال کرے اس علم کے بعد کہ
العالم هو الحق المتجلی فلا یکون مع الله غیر الله
"عالم حق کا ظمور ہے۔ پس اللہ کے ساتھ غیر اللہ نہیں ہوتا"
لینی جو پچھ علم بھین میں جانتا تھا۔ اے معلوم نہ تھا کہ معنوی یا صوری موت کے
بعد بھی اس طرح ہوگا۔ تم نے نہیں ساجب تک ارنی (مجھے دکھائی دے) والی بات میں
غیریت تھی تو نہیں دکھ سکتا تھا۔ جواب سنتا رہا جس نے گمان کیا میری رویت کا یہ اس کا
علم ہے اور معرفت میں رب العلمین کی رویت تو پچھ اور معلوم ہوگی۔

114

شب با تو غنودم ندانسم که توکی روزم بکنار تو بودم ندانسم که توکی

رات سویا ساتھ تیرے پر نہ جانا تھے کو میں اور رہا پہلو میں دن بحر پر نہ جانا تھے کو میں



Click

115

### قال:

يا غوث الاعظم من رانى استغنى عن السوال ومن لم يرنى فلا ينفعه السوال وهو محجوب بالمقابل في الماء

اے غوث اعظم جس نے مجھے دیکھا وہ سوال کرنے سے بے نیاز ہو گیا۔ اور جو مجھے نہیں دیکھنا سوال کرنے سے اس کا کوئی فائدہ نہیں۔ وہ تو اپنے مقابل سے بردہ میں ہے۔

# قال لى:

يا غوث الاعظم لا الفة ولا نعمة فى الجنان بعد ظهورى ف يها ولا وحشة ولا حرقة فى اليزان بعد خطابى لا هلها (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم جنت میں میرے ظہور کے بعد الفت و نعمت نمیں رہے گا۔ اس طرح دوزخ میں اس کے رہنے والول سے میرے خطاب کے بعد وحشت وجلن دور ہوگا۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

116

# دیدار کے بعد سوال سے بے پروائی

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ یعنی کسی کے آئینہ روح میں میرے پر تو کی پر چھائیں پیدا ہوئی یا اس نے دیکھا' ہر حال میں سوال "رب ارنی" سے بے نیاز ہوگیا اور جس نے اپنی روح کے آئینہ میں جھے نہیں دیکھا وہ کتنا ہی "ارنی ارنی" کے کوئی سود مند نہ ہوگا۔ وہ تو گفتار ارنی سے ہیشہ مجوب رہے گا۔

ظہور باری کے بعد جنت میں الفت اور خطاب باری کے بعد دوزخ میں وحشت

الله تعالیٰ کی رویت عاشقوں کی جنت ہے۔ جس وقت خود کو خدا میں دیکھیں (وہی ان کی) جنت والفت ہے جب فرمان ہوگا کہ المع توالمی ربک (کیا تم نے اپنے رب کی طرف نمیں دیکھا) کینی کیا اس کی طرف تو نمیں دیکھا کہ تھے میں یہ پرتو اس سے پیدا ہوا ہے تو بے شک اس کی طرف رجوع کرنا چاہیے جس طرح نبی الیا تھا تھی دن رات میں سر بار اس کی طرف رجوع ہوتے تھے ایے وقت جو الفت و نعت اور خوشی کہ "انا الحق" یا اس کی طرف رجوع ہوتے تھے ایے وقت جو الفت و نعت اور خوشی کہ "انا الحق" یا اس حالی سے جلی جاتی ہے۔ اس وقت پھر سے مسلمان ہونا پڑتا ہے۔ حصرت بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ سے بے مثال و بیاں دیکھا تو جیسا سجھتے تھے بایزید" نے مرتے وقت خدا کو کھلی آئکھ کے بھی مادرایایا تو کہا کہ

فاناليوم كافر مجوسى اقطع زنارى واقول اشهدان لا اله الا الله محمد الرّسُول الله

"میں آج تک کافرو مجوی تھا۔ اب زنار توڑ دیتا ہوں اور کتا ہوں اشعر ابن کرال الکال است

اشهدان لا اله الا الله محمد الرسول الله ( الله علي )

اے دوست رویة المعشوق هو الجنة رویت معوق بی جنت ہے۔ جب

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

117

عاش اپ معثوق کو دیکھا ہے تو کسوت معثوق میں ہو جاتا ہے کی جنت ہے۔ کی جنت ہے۔ جب ذات عاشق میں عشق پیدا ہو جاتا ہے 'الیا عشق کہ جس کی صورت ہو نہ معنی۔ کیونکہ اللہ تعالی صورت ومعنی میں نہیں ساتا۔ بلکہ ذات عاشق میں بھی چھپ کر دکھائی دیتا ہے۔ معثوق کی بیہ رویت مثل ایک بیج کے ہے۔ ذات عاشق کی زمین میں۔ اب بڑا ہو کر صدیت کا شجرین جاتا ہے۔

در سیکنائے صورت معنی چگونہ میخد در کلبہ گدایاں سلطاں چہ کار دارو صورت يرست غافل معنى چه وائد آخر گويا جمال جانال پنال چه كار وارو صورت کی تنگیوں میں معنی سائے کیو تکر ورویش کے مکال کو سلطان سے کام کیا ہے صورت برست غافل معنی کو جانے کیونکر اس بے خبر کو حسن جاناں سے کام کیا ہے اس جكه عاشق كا دُهانچه نهيس ربتاجس كو دار پر چرها سكيس بلكه خالص روح بن جاتا ہے- اس جگہ عاشق کی روح مغلوب ہو جاتی ہے - اور خدا غالب تو الفت کمال رہی-بموجب ارشاد باری تعالی و الله غالب امرہ الله این تھم پر غالب ہے اس کا تھم روح ے بوجب آیت شریفہ "کمہ دو کہ روح حکم رب ہے" قل الروح من امر ربی جنم کی آگ میں وحشت اور سوزش وجلن نہیں ہوتی اللہ تعالی کے اس خطاب کے بعد جو وہ ان دوزخ والوں سے کرے گالینی جن دوز خیوں میں ڈالا گیا ہے ان سے (خدا) خطاب فرمائے گاکہ جو کچھ کیا میں نے کیا جو کچھ کرتا ہوں میں کرتا ہوں۔ یہ میں ہی ہوں جو ظاہر وظهور میں جنگی کر رہا ہوں۔ چنانچہ میں دنیا میں تھا۔ (کیا) اس کو تم نے جانا ویکھایا پہچانا اور بعض سے کے گاکہ قال اخسوفیہا ولا تکلمون (تم اس دوزخ میں ذلیل بے رہو اور مجھ سے کوئی بات نہ کرو) پھر سوزش وجلن اور وحشت ایکایک دور ہو جائے گ خطاب کے بعد نار جنم تو قیم سے میدل ہو گئی گر شوق وفراق حق کا درو عذاب ان کے لے دائی رے گا۔

ذال لذت كلام جنم شود هيم كفار رافبر نبود زآتش مجميم لكن د سود فرقت وشوق وفراق حق باشند در عذاب شدائد مدام اليم

Click

118

اس کے میٹھے بول سے دونرخ بھی جنت بن گئی کیا خبر کفار کو دونرخ بھی کیبی آگ ہے موز وفرقت سے گر شوق وفراق حق میں ہیں یہ عذاب دائی اور درد ان کی آگ ہے نار دونرخ ہر گھڑی گرزار بن جائے اور ہر ایک رنگ آمیزی کرے لیکن یہ خاصہ امت محمد اللہ ایک کا ہے جیسانی اللہ ایک ایک میرے امتی کے نصیب میں آگ ایک ہے جیسے سیدنا ابراہیم علی نیسناعلیہ المعلو ہ والسلام کے نصیب میں نار نمرود کیے محمد اللہ ایک عظمت کا سبب ہے۔

قال النبى صلى الله عليه وسلم نصيب نار امتى كتصيب ابراپيم من نار نمرود



いたいとうしいとうからいっちかっているとうからよう

Click Click

قال:

ياغوث الاعظم

فقلت:

لبيك يارب العرش العظيم

فقال لى:

قل لبيك يا رب الغوث انا اكرم من كل كريم وانا ارحم من كل رحيم (الكريم والرحيم معناه ظاهر)

فرمايا:

اے غوث اعظم

میں نے کہا:

جی حاضر'اے رب عرش عظیم

:W= 8. 15.

یوں کموامیں حاضر ہوں اے رب غوث میں ہر کریم سے بڑھ کر اکرم ہوں اور رحیم کے اور رحیم کے معنی ظاہر ہیں)

www.maktabah.org

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

# خدا کی بردهی ہوئی رحمت اور کریمی

غوث کو صفت کری اور رحیمی کی خلعت پہناتا ہے لینی غوث کو بتاتا ہے کہ کری ورحیمی میری صفت ہے جو میں نے تہمیں دی ہے۔

انا اکرم وانا ارحم من کل رحیم

"لیعنی اولیاء کو اگرچہ میں کریم ورحیم کی خلعت عطاکرتا ہوں لیکن

میں ان سے زیادہ اکرم وارحم ہوں"

ہال۔ وہ کمال اور یہ کمال ان کو (اس خدا) کی عطاسے یہ (حاصل ہے اور وہ بذات خود قدیم ہے و ھو قائم بذاته وہ اپنی ذات سے قائم ہے۔ اور یہ (اولیاء اللہ) اس (خدا) کی وجہ سے قائم ہیں)۔



Click

121

قال: یاغوث الاعظم نم عندی لاکنوم العوام ترانی

فرمايا:

اے غوث اعظم تو میرے پاس سو جا۔ عوام کی نیند کی طرح نہیں تو تو مجھے دیکھے گا۔

122

# الله کے پاس نیند

فرمایا کہ اے فوث اعظم میرے نزدیک سو۔ اس طرح مت سو جیسے عوام سوتے ہیں۔ تو تو مجھے دیکھا رہے گا۔ یس نے دریافت کیافقلت یا رب کیف انام عندک کہ اے رب تیرے پاس کس طرح سووں۔ یعنی کیا کروں کیما کروں اور کس طرح رہوں "اے (وہ کہ تو) میری روح کو اپنی صورت میں پرورش کرتا ہے تاکہ میں فی مقعد صدق عند ملیک مقتدر (فدائے مالک ومقدر کی بچی بیٹھک) کے بھیر کے تخت پر تیرے ساتھ ایک ہو کر سوجاؤں۔ یوں ہوتا ہے سوناالنوم مع اللہ کی یہ شان ہے شرے ساتھ ایک ہو کر سوجاؤں۔ یوں ہوتا ہے سوناالنوم مع اللہ کی یہ شان ہے شم مثار نخواہم شد میں مست سے عشم ہیار نخواہم شد

عشق کی ہے پی گیا ہشار میں ہوتا نہیں یار سے ہم خواب ہوں بیدار میں ہوتا نہیں

اس مراقبہ اور تصور میں مرشد بھی وہی (خدا تعالی) ہے۔

قال لى مخمود الجسم عن اللذات وخمود النفس عن الشهوات وخمود القلب عن الخطرات وخمود الروح عن المحظات وفناء ذالك في الذات (معناه ظاهر)

"جھ سے فرمایا دور کرد اپنے جم سے لذات کو۔ اور نفس کو شہوات سے۔ اور قلب کو خطرات سے اور روح کو لخطات سے اور فتاکراپی ذات کو میری ذات میں۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔ غوث کو بتاتا ہے کہ میرے نزدیک اس طرح سو جاؤ کہ مجھے دیکھو۔ اس نیند کو فقیر

اختیار کرتا ہے اور بغیر فقیرے اس جگہ اور کوئی نہیں پنچا۔

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

### قال لى:

يا غوث الاعظم قل لا صحابك من ارادمنكم صحبتى فعليه باختيار الفقر فاذاتم فقرهم فلاهم الاانا (معناه ظاهر)

### مجھ سے فرمایا:

"اے غوث اعظم 'اپنے دوستوں سے کمہ دو کہ تم میں سے جو کوئی میری ساتھ داری چاہے تو فقرا اختیار کرے۔ جب ان کا فقر پورا ہو جائے تو وہ نہیں رہتے ، بجز میرے۔ (معنی ظاہر ہیں)

124

# خدا کی صحبت فقراختیار کرنے سے

اے غوث اپنے دل اور اپنی روح سے کمہ دو کہ اگر تو میرے ساتھ مشینی جاب فی مقعد صدق عند ملیک مقتدر (مالک مقترر کی کی بیشک) والے بھیر کے تخت پر- او ممس چاہے کہ فقر افتیار کرو۔ لین میرے پراؤ کے عکس سے برمیز کرو جو تہاری ذات میں ہے اور اپنی ذات کو فدا کردو۔ لینی میرے ہی مختاج بنو۔ میرے ہم رنگ ہو کر جھ سے اتحاد ویگا تکت کر چکو تو میرے لئے محتاج ہو جاؤ۔ یمال تک کہ تم "میں" ہو جاؤ۔ بالکل معثوق ہو جاؤ تو فقیر کا فقر پورا ہوگا۔ اس سے زیادہ صاف نہیں کہتا۔ جو میرا مقصود ہے میں کمہ دیتا ہوں۔ پس جب فقیر کا فقر کامل (تمام) ہو جائے تو فقیر کا آئینہ اس سے صاف ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس فقر کا نمائندہ یا دکھانے والا میں ہی ہوں۔ کل شیئی ھالک الاو جمه بجزاس کی ذات کے ہر چیز کو فتا ہے۔ لینی عاشق کی صورت ہلاک ومصحل مو جاتی ہے۔ اور جو "وجه یا صورت" ہے۔ لینی حقیقت عاشق 'اس سے تھینچ ل جا کر عشق کی بچلی ہوتی ہے۔ اب نہ عاشق رہتا ہے۔ نہ معثوق۔ سب کچھ عشق ہی رہ جاتا ہے۔ صورت رہتی ہے نہ معنی هو الظاهر هو الباطن (وہی ظاہر وہی باطن) نظر آتا ہے۔ اور ایک میں ہو کراس کا عیش اللہ کے عیش کی طرح یقیناً ہو جاتا ہے۔ الله كعيش عيشر

www.maktabah.org

125

# قال لى:

یا غوث الاعظم طوبی لک ان کنت رئوفاعلی بریتی ثم طوبی لک ان کنت غفور البریتی (معناه ظاهر)

### فرمايا:

اے غوث اعظم تیرے لئے طوبیٰ ہے اگر تو میری (مخلوق) پر شفقت کرے اور پھر تیرے لئے طوبیٰ ہے اگر تو میری (مخلوق) کو معاف کرے اس کے معنی ظاہر ہیں۔

#### قال:

يا غوث الاعظم جعلت في النفس طريق الزاهدين وجعلت في وجعلت في القب طريق العارفين وجعلت في الروح طريق الواقفين وجعلت نفسي محل الاسرار

### فرمايا:

"اے غوث اعظم! میں نے نفس کے اندر ذاہدوں کے لئے راستہ بنایا ہے اور دول کے اندر عارفین کے لئے رام بنائی ہے اور روح کے اندر واقفین کے لئے راستہ بنایا ہے۔ اور میں نے اپنے آپ کو جمیدوں کا مقام بنایا ہے"

126

# زاہد 'عارف اور واقف کے لیے نفس اور روح میں رائے ۔ رائے

زاہدوں کو بتاتا ہے کہ میں نفس میں سے زاہدوں کے لیے راستہ بنا دیا ہے۔ بجوجب
آیت شریف "تمہارے نفوں میں ہوں کیا تم نہیں دیکھت" ایبا راستہ کہ جس سے خدا

تک پنچتے ہیں۔ اور اس میں اپنے آپ کو دکھاتا ہے۔ زاہد کو چاہیے کہ اس نفس سے
گذر جائے مراد جسم ہے اور جسم سے اندرونی جسم مراد ہے جو تیری ہی صورت کا ہے۔ یہ
بھی انسان ہی کی طرح ایک مخلوق ہے۔ گرانسان تیرے نفس ہی کی حقیت ہے سنو:
ان فی جسد ابن ادم خلقا من خلق اللّٰه تعالی کھیئة

الناس الناس وليس بالناس

"ابن آدم کے جم میں ایک خلق ہے جس کو اللہ تعالی نے انسان کی ہیئت میں پیدا کیا ہے۔ دراصل وہ انسان نہیں ہے"

نفس یہ ظاہری تن نمیں ہے، جس کو جم کتے ہیں۔ جیسا کہ پہلے کما گیا ہے کہ جسم الانسان لَیْسَ نفسه (انسان کا جم ہی اس کا نفس نمیں ہے) ان کو الگ

الگ بیان کیا گیا ہے۔ میں تو جسم اور نفس میں کوئی فرق نمیں پا ا۔

میں نے دل میں پارفوں کے لیے راہ بنائی ہے۔ لینی عارف کا دل میرا آئینہ ہے:
و جعلت فی القلب طریق العارفین "میری دو انگلیوں کے درمیان عارفوں کے
لیے ان کے دل میں سے میں نے راستہ بنایا ہے" لینی عارف کو خود اس کے دل میں اس
(خدا) نے خود کو دکھایا ہے اذا نظو فیہا تجلی ربه (جب اس میں دیکھو تو اس کا رب
خول کرتا ہے) اس دل سے مشاہرہ کرنے والا عاشق مراد ہے۔ کیونکہ جلال وجمال کی کسوت
وصورت میں وہی ہے۔ بھی اپنے جلال کو دیکھنے والے کے ذات کے آئینہ میں دکھاتا ہے

#### Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

127

اور بھی جمال کی جج کرتا ہے۔ ای لیے کما گیا ہے کہ قلب المومن عوش الله مومن کا قلب المومن عوش الله مومن کا قلب الله تعالی کا عرش ہے۔ اور اس طرح الله کا گراور الله کا آئینہ اور الله کا حرم ہے۔ آخضرت الفائی ہے کس نے پوچھا کہ اے رسول الله الفائی خدا کماں ہو قرمایا کہ مومنوں کے قلب میں۔ تو نے تو اپنے نفس ہی کو نہیں پہچانا اس کے دل کو کینوکر پہچان سکتا ہے۔

خر از کاف کفر خود نہ داری حقائق ہائے ایماں راچہ دانی اپنے کاف کفر کی تھے کو خراب تک نہیں تو حقائق ہائے ایماں کو جملا کیا جاتا و جعلت فی الروح طریق الواقفین میں نے روح میں سے اسرار اللی کے داتفوں کے لئے راہ بنائی ہے۔ یعنی روح محمد اللہ ایک کی داقف ہے اس لیے تمام واقفوں کی انتا محمد مصطفیٰ اللہ ایک جب یک صورت محمدی اللہ ایک نہو تو حضرت کی انتا محمد مصطفیٰ اللہ ایک جب یک صورت محمدی اللہ ایک نہ یہنو تو حضرت صدیت (خداوند کے دربار) میں خمیس جگہ نہ مل سے گی۔ یعنی روح محمد اللہ ایک کے آئینہ میں دیکھو تو مجمد دیکھ سکو۔ کیونکہ احمد تو احد ہی کی صورت میں ہے اور احمد کے معنی ہی امد ہیں۔ آیہ پاک

من يطع الرسول فقد اطاع الله (القرآن) "جس في رسول كى اطاعت كى" ومن دانى فقد راى الله

اور جس نے مجھے دیکھاتو اس نے اللہ کو دیکھا

یہ بات وا تغین جانتے ہیں اور عارفین پہانتے ہیں اور کھوئے ہوئے لوگ پاتے ہیں۔ میوہ کا نقش اور قالب کا نقش (جسم ظاہری) روح کی صورت کو کیا جانے اور اس کو کیا پہانے -

تو نقشی نقشندال راچہ دانی تو شکل پیکر جال راچہ دانی، نقش ہے تو پیکر جال کو بھلا کیا جانا اللہ اللہ 'نہ جم جم کو جانا ہے' نہ جان جان کو جانتی ہے کہ کیا ہے اور کون ہے۔

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

نہ جاں را فود خبر است کہ جاں ہیںت

نہ تا را از تن آگاتی کہ تن کیست

نہ جاں کہ خود خبر ہے کہ جاں کیا شے ہے نہ جم جم کو جانے کہ جم کیا شے ہے

زاہر' ملکوتی کو کہتے ہیں' عارف' جبروتی کو کہتے ہیں اور واقف لاہوتی کو کہتے ہیں۔ گر

ہمارا مقصود تو اس جگہ ہے سنو: و جعلت نفسی محل الاسوار (کہ میں نے اپ

نفس کو بھیدوں کا مقام بنایا ہے) لیمنی اپنی ذات کے مقام کو' یا میری ذات کے تخت کو

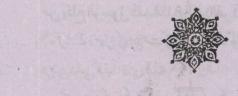
بھیدوں اور اسرار کا مقام بنایا ہے۔ لیمن میرے بھیدوں کا مقام تیری روح ہے۔ تیری روح

میری صورت ہے اور تیری روح کا معنی میں ہی ہوں۔ جو تیری روح کی کسوت وصورت

میری صورت ہے اور تیری روح کا معنی میں ہی ہوں۔ جو تیری روح کی کسوت وصورت

میری طاہر ہوا ہوں (انسان میرا بھید ہے۔ اور میں اس کا بھید ہوں) الانسمان مسری

سریت دریں صورت زیبائش نمانی کر روے نماید بخدائی کند اقرار اس صورت زیبا میں ہے ایک بھید چھپا سا ہو جائے وہ ظاہر تو خدا کہنے گے تو



129

#### قال:

يا غوث الاعظم قل لاصحابك اغتنموا دعوة الفقرافانهم عندى واناعندهم (معناه ظاهر)

### فرمايا:

اے غوث اعظم' اپنے دوستوں سے کہو کہ فقیروں کی دعا کو غنیمت جانو کیونکہ وہ میرے نزدیک ہیں۔ اور میں ان کے نزدیک ہوں۔ (اس کے معنی صاف ہیں) البتہ فقیروں سے مراد امت مجمد الشاہاتی کے فقراء ہیں جن کو تم اولیاء کہتے ہو کہ ان کی دعائیں مقبول ہیں کیونکہ وہ رب العالمین کے محبوب ہیں۔

### قال:

يا غوث الاعظم انا ماوى كل شيى ومسكنة ومنظره والى المصير (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم میں ہر چیز کا مادی (جائے پناہ) ہوں۔ اس کے رہنے کی جگد ہوں اور اس کا منظر ہوں اور ہر چیز میری طرف ہی لیٹنے والی ہے اس کے معنی ظاہر ہیں۔

130

# ويدار بلاواسطه

نے خوٹ فرائی ہے غوث پاک کو کہ مازاغ البصر و ما طغی (نہ جھیلنے والی اور نہ خلط بتانے والی آئے) کا زہب اختیار کرے تاکہ مجھے دیکھے اور اس مقام پر جائے جس کے متعلق کما گیاہے (آیہ شریفہ)

ثم دنی فتدلی فکان قاب قوسین اوادنی "پرانا قریب موا اور جمک گیا جیسے دو کمانوں کا فاصلہ بلکہ اس سے بھی کم"

لین محمہ اللہ اللہ کے طفیل سے کہ تو بھی انہیں محمہ اللہ کا سے اپنے جلال وجمال کو دیکھ کر میری ذات کا منتظررہ۔ تاکہ جمھے بے تجاب جمال وجلال دیکھ لے۔ یہ بات بھی ظاہر ہے۔



131

قال:

يا غوث الاعظم اهل الجنة مشغولون بالجنة واهل النار مشغولون بي-

فرمايا:

اے غوث اعظم' الل جنت جنت سے مشغول بیں اور اہل دوزخ مجھ سے مشغول ہیں-

132

# دوز خیول اور جنتیول کے مشغلے

اے غوث جنتی لوگ جنت سے مشغول ہیں اور ہوں کے لینی حور 'محل 'شد ' دودھ وغيره ميس مشغول بين اور الل دوزخ مجمع ياد كرتے بين- دشواري كاليف اور فراق بشت کی وجہ سے۔ اس مشغولی کا مطلب "یاد کرنا" ہے واضح ہوگا کہ اس جگه بہشتی کون ہے۔ وہ جو خدائے عروجل کے برتو کا عکس خود میں دیکھے۔ اس سے مشغول ہو۔ اور اس كا بمرنگ بو كر سجمتا ب كه ين بالكل سب معثوق بو گيا بول- ليكن وه جو ايخ معثوق كى صورت سے مشغول ہو تو (ابھى اس سے) معثوق بہت دور ب مجنول بھى اگرچه كمتا تھا كه ميل كيل مول مكر كيل دور بى تقى- دوزخى اور قيدى كون ع؟ وه جو بغيرات يرده ك اس کو دیکتا ہے اور نگانگت کے لئے محتاج ہے۔ وہ سوز ونیاز ، مجزو اعساری اور نیاز مندی ہے۔ "فقر کو فخر" سمجھ کو اس کا اپنا امام بنایا ہے۔ اس خدائے تعالیٰ سے مشغول ہے۔ بیہ نیاز میں وہ ناز میں سے افتقاد (یعنی مانگنے) میں وہ استفناء (یعنی بے پروائی میں) بے ذات کی زمین میں وہ برائی کے آسان میں ون رات میں ستر مرتبہ اپنی جان اس کے لیے دیتا ہے۔ بلکہ ہروقت جال گداز رہتا ہے یا کڑھتا رہتا ہے اور وہ نازنین ناز ہی میں رہتا ہے مرا در بر زمانے جال گدازے ہنوز آل نازنین در ناز نازے جال گداذی میری قسمت ہر گھڑی نازد بازی میں ہے اب تک نازئیں یہ لوگ خدا کے ساتھ مشغول ہیں۔ اگرچہ فراق کے قید خانہ اور اشتیاق کی آگ س بل-

www.maktabah.org

#### قال:

يا غوث الاعظم اهل الجنة تيعوذون من النعيم كاهل النار تعيوذون من الجحيم يا غوث الاعظم من شغل بسوائي كان بصاحبه في الناريوم القيامة

#### فرمايا:

اے غوث اعظم جنتی جنت سے پناہ مانگتے ہیں جس طرح دوزخی دوزخی دوزخ سے پناہ مانگتے ہیں جس طرح دوزخ دوزخ سے بناہ مانگتے ہیں۔ اے غوث جو میرے سواکسی اور سے مشغول ہوگا وہ قیامت کے دن اپنے اس ساتھی کے ساتھ دوزخ میں ہوگا۔ اس کے معنی ظاہر ہیں۔

یہ سوئ تیری روح ہے یا اس کے پرتو کا عکس ہے۔ پس قیامت کے دن آگ والے کو بھی اتحاد اور وصال سے ملحدگی رہے گ۔ اس قیامت سے مراد موت ہے۔ من مات فقد قامت قیامته (جو مرگیااس کے لئے قیامت آگئ)

### قال:

يا غوث الاعظم اهل القرب يستغيثون من القرب كاهل البعد يستغيثون من البعد

#### فرمايا:

اے غوث اعظم الل قرب قربت سے بھی فریاد کرتے ہیں۔ جس طرح الل بعد (دوری والے) دوری سے فریاد کرتے ہیں۔

# اہل قرب اور اہل بعد کی فریاد

جس طرح اور کماگیا ہے اہل قرب وہ ہے جو میرے پر تو کا ہمرنگ ہوگیا ہے وہ فخص جو اس پر تو کا ہمرنگ ہوگیا ہے وہ فخص جو اس پر تو کا عکس رکھتا ہے اس سے فریاد چاہتا ہے تاکہ بلا تجاب جھ سے وصال ہو جائے اس طرح دوری والے جب جھ سے اس جانے کی کوئی تدبیر نہیں پاتے تو وہ قالب اور دنیا کے قیدخانے سے فریاد چاہتے ہیں تاکہ اتحاد ووصل کی جنت میں آجائیں۔ مافی المجنة احد الا الله کیونکہ جنت میں بجر خدا کے اور کوئی نہیں۔ یہ خاص لوگوں کی جنت ہو۔ جن کو تم عشاق کہتے ہو۔



www.maktabah.org

قال:

يا غوث الاعظم ما بعد عنى أحَدَ عن المعاصى وماقرب منى احد من الطاعات (معناه ظاهر)

فرمايا:

اے غوث اعظم 'کوئی مخص گناہ کی وجہ سے مجھ سے دور نہیں ہو تا۔ اور نہ کوئی مخص طاعت کی وجہ سے مجھ سے قریب ہو تا ہے۔ (اس کے معنی ظاہر ہیں)

گنگار کے لیے دوری اطاعت گزار کے لئے قربت

الله تعالی فرماتے ہیں کہ یہ سب کھ میری عنایت سے ہے نہ نیک عمل کرنے سے میرے نزدیک آسکتا ہے اور نہ گناہ کرنے سے مجھ سے دور جا پڑتا ہے۔ یعنی طاعت کرنے سے اس کو میں جنت میں پنچاتا ہوں۔ نعمت پاتا ہے گر نعمت دینے والا کمال ہے۔ اس طرح گناہ کرنے سے میں اس کو دوزخ میں ڈالتا ہوں گر مجھ سے دور تو نمیں ہوتا۔ اس کے کردار کے بدلہ میں اس کو میں جلاتا بھی ہوں اور جلاتا بھی ہوں۔

لاحول ولاقوة الابالله العلى العظيم

نیکی اور برائی سے باز رہنے کی طاقت اور قوت سوا خدا کے کسی اور کو شیں

نزدیک کون ہوتا ہے اور دور کس سے جاپڑتا ہے اور کس لئے اور کون دور کرتا ہے ایک ایک میں ہو کر سب کھ ایک ہی ہے یہ تم معلوم کر لوگ۔

www.maktabah.org

137

# قال:

يا غوث الاعظم لو قرب منى احد كان اهل المعاصى لانهم اصحاب العجز والندم قال ياغوث الاعظم العجز منبع الظلمات (معناه ظاهر)

### فرمايا:

اے غوث اعظم ' مجھ سے اگر کوئی قریب ہے تو وہ گنگار ہے کیونکہ وہ عابری اور ندامت والا ہے۔ فرمایا کہ اے غوث اعظم عابری انوار کا سرچشمہ ہے اور خود پسندی تاریکیوں کا۔ اس کے معنی صاف ہیں۔ (اس گناہ سے وہ گناہ مراد ہے جس کو میں بیان کروں گا)۔

### قال:

يا غوث الاعظم بشر المذنبين بالفضل والكرم وبشر المعجبين بالمعكل والنقم

#### فرمايا:

اے غوث اعظم 'گنگارول کو فضل اور مهریانی کی خوشخبری دو اور مغرورول کو انصاف اور بدله کی-

# گنگار پر فضل اور مغرور کے ساتھ انصاف

حضرت محمد الله الله کی امت کے گنگاروں کو خوش خبری دو جو گنگار مومنین ہیں' میرے فضل کی۔ بموجب:

هی امة مذنبة و انا رب غفور

دوه گنگار امت م می معاف کرنے والا ہوں"
اور خود پندول کو خوشخری دو لین کافر کو میرے انصاف ور میرے انقام وبدلہ کی بموجب آبه شریفہ:

ویل یومئذ للمکذبین (وکذلک) هذه جنم التی کنتم توعدون اصلوها الیوم بماکنتم تکفرون اس روز جمطان والول کے لیے ویل ہے اور افروس - (اور ای طرح یہ آیہ شریفہ) یہ وہی جنم ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا۔ آج اس میں گر جاؤ کیونکہ تم کفر کرتے تھے۔ لیکن مقصود کی جگہ ہے کتا ہوں سنو۔

139

# قال:

يا غوث الاعظم اهل الطاعات يذكرون النعيم و اهل العصيان يذكرون الرحيم قال يا غوث الاعظم انا اقرب الى العاصى بعد ما فرغ عن المعاصى وانا بعيد عن المطيع بعد مافرغ عن الطاعات

#### فرمايا:

اے غوث اعظم 'الل طاعت جنت کا ذکر کرتے ہیں اور اہل گناہ رحمت والے کا ذکر کرتے ہیں۔ فرمایا اے غوث اعظم میں گنگار کے قریب ہوں جب کہ وہ گناہ سے فارغ ہوتا ہے اور میں اطاعت گذار سے دور ہوں 'جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہوتا ہے۔ (یہ ظاہر ہے)

# گنهگارسے قربت اور اطاعت گذارسے دوری

اے غوث میں گنگاروں سے قریب ہوں لین اپنے عاشقوں سے۔ عشق خدا سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں کہ بندہ خدا پر عاشق ہوتا ہے۔ اگرچہ یہ چھوٹا عشق ہے گرایے گنگاروں کے لئے خداوند قدوس قریب ہے۔ وہ گناہ سے فارغ ہو کر لینی عشق کو پورا کر کے جھے کو آئینہ کی طرح لگا گئت کے طور پر دیکھتے ہیں اور میرے دید سے فارغ ہو کر کہتے ہیں:

چوں ہمہ معثوق شدم عاشق کیت جب کہ سب معثوق ہے تو کون عاشق ہے بھلا

آل شد کہ بدیدار توی بودم شاد از عشق تو پردائے خودم نیست کنوں یہ ہو چکا دیدار سے تیرے جمعے پردا نہیں اپنی اس حال میں ایسے گنگار سے قریب ہوں۔ ان کا ظاہر وہی ہے جو ابراریا نیک لوگ کرتے ہیں۔ جس کو اگر مقرب کرے تو گناہ ہو جائے۔

# حسنات الابرار سيئات المقربين

(بقول) نیکول کی نیکیال مقربین کے لئے برائیال ہیں۔ مقرب سے مراد سوائے عاشق کے نہیں ہے۔ کیونکہ بھیشہ اس کو دیکھا ہے بلکہ قریب اور ہمرنگ ہو جاتا ہے۔

اے غوث میں اطاعت گذاروں سے دور ہوں۔ جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہو جائیں۔ یعنی جب فراغت سے فارغ ہو جائیں۔ یعنی جب فراغبرداری کر چکتے ہیں۔ موت اور دو سرے مقابلوں سے فراغت پاکر ان کو جنت الماوی اور فردوس قیم میں بھیجا جاتا ہے وہ ان نعمتوں سے حورو محلات سے مشغول ہو جاتے ہیں۔ پھر میں کمال اور وہ کمال الجنة سبحن العارفین (جنت تو عارفین کا قید خانہ ہے) اگر چہ میں امکال اور پردہ نورانی سے اینے جمال اور عظمت و کبریائی کو دکھاتا ہوں۔

www.maklabah.org

#### 141

اس کے دوسرے معنی میں گنگاروں سے قریب ہوں یعنی جو وصال اور یکسانگی کے بعد اگر عبودیت یا بندہ پن کو زیادہ سمجھے تو یہ بڑا گناہ ہے۔ بموجب فرمان سیدنا حضرت صدیق اکبر میرے اور تیرے درمیان بجراس کے کوئی پردہ نہیں کہ میں نے عبودیت اور بندہ پن کو اختیار کیا۔ بات یہ ہے کہ اس گناہ کی وجہ سے اللہ تعالی ان گنگاروں کے قریب ہے۔ کوئکہ گناہ خود ایک کنجی ہے۔

اس کے تیسرے معنی۔ جب کہ معثوق کی فرمانبرداری عاشق نہ کرے تو وہ گناہ ہے۔
ایس کے تیسرے معنی۔ جب کہ معثوق کی فرمانبرداری عاشق نہ کرے تو وہ گناہ ہے۔
ایس فدا عاشق ہے اور اولیاء گنگاران امت محمد الفائق معشوق ہیں۔ یہ گناہ ایک ایسا
کرشمہ اور ناز ہے جس کو عاشق لوگ جانتے ہیں۔ یہ اولیاء جو معثوقیت کے مقام میں آئے
ہیں اور تھے وہ بوجہ صفت اور یک ذات ہونے سے بالکل وہی (ہو چکے) ہیں۔ اس مقام پر
ان کو عاشق کما جاتا ہے۔

تم نے نہیں سنا کہ اس سر فراز عاشق نے ناز کے ساتھ اپنے ہمراز گیسو دراز جعفر ڈانی محمد حینی سے اس معاملہ میں بتایا کہ عاشق ومعثوق اور محب و محبوب کے در میان ایک حالت ہوتی ہے جس کے سبب معثوق و محبوب وصل کی جبتو کرتا ہے۔ عاشق ناز اور کرشمہ کرتا ہے۔ بلکہ اعراض واغماض کرتا ہے۔

> اجرال خواجم منما وصل نخواجم ترا اجر چاہوں نه چاہوں وصال

اس کے چوتے معنی انا اقرب الی العاصبی (میں گنگار سے قریب ہوں) جس طرح زلیا کہتی تھی کہ اگرچہ یوسف میرا تھم نہیں مانے۔ پھر بھی میں یوسف کے بالکل نزدیک ہوں۔ کیونکہ میں عاشق ہوں اور وہ معثوق اس لیے معثوق عاشق کی بند شوں میں نہیں آتا۔ زلیخا کی کئی لونڈیاں تھیں۔ گریوسف کی خدمت وہ خود کرتی تھی۔ عشق کی وجہ نہیں آتا۔ زلیخا کی کئی لونڈیاں تھیں۔ گریوسف کی خدمت وہ خود کرتی تھی۔ عشق کی وجہ سے ای طرح محمود غزنوی کے کئی غلام شے گروہ جب ایاز پر فدا ہوا تو خود ایاز کا غلام ہو گیا۔ اے دوست 'عشق نے اس کو غلامانہ صفت دی۔ ورنہ محمود تو دراصل غلام نہ تھا۔ یہ عشق کا بھید ہے۔ ایاز نے کہا کہ کوئی خوبی بھے میں ایسی نہ تھی کہ جھے تخت پر بڑھائے۔ یہ عشق کا بھید ہے۔ ایاز نے کہا کہ کوئی خوبی بھے میں ایسی نہ تھی کہ جھے تخت پر بڑھائے۔

#### Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 142

اس وقت خود تخت کے نیچ بیٹھتا اور کہنا تھا کہ اے وہ مخض کہ میرے ذات کے عشق نے بھی کے میرے ذات کے عشق نے بھی سے ج نے بچھ سے مراد پائی اور اے وہ مخض کہ میرے وجود نے تیرے وجود سے زیبائی پائی لیعن میں بچھ سے اور تو بچھ سے ہے۔ اے دوست ایا ذکی طرح محود کو اور یوسف کی طرح زلیخا کو اور دوست کی طرح دوست کو جان۔ فرمایا رب نے:

لولاک لما خلقت الافلاک لولاک لما خلقت المکونین لولاک لما اظهرت الربوبیة و کذلک انا انت وانت انا و کذلک کلهم یطلبون رضائی وانا اطلب رضاک یا محمد و کذلک افدیت ملکی علیک یا محمد

اگر میں تم کو پیدا نہ کرتا تو آسانوں کو کو پیدا نہ کرتا۔ کو نین کو پیدا نہ کرتا۔ ربوبیت کو ظاہر نہ کرتا۔ اس لئے کہ میں تم اور تم میں موں۔ چنانچہ یہ سب میری رضامندی ڈھونڈتے ہیں اور اے مجمد الشاقیق میں تماری رضا چاہتا ہوں اس لئے اے مجمد الشاقیق میں نے اپنی اطاک تم پر فدا کردی۔

اس ك بانجي من ان الله قريب الى العبد بير-كناه احر الله الله قريب الى العبد بير-كناه احر الله الله عن مراد

انا بعید عن المطیع اذ فی غ من الطاعات "میں اطاعت گذار سے دور مول جب کہ وہ اطاعت سے فارغ ہو جائے۔" اس گنگار سے مراد احمد مرسل المنافظی ہیں اور اطاعت گذار سے ابلیس مراد ہے۔ کیونکہ جوال مرد تو یکی دو ہیں۔ باقی کو شار نہیں کیا جا سکتا۔ جس طرح منصور مغفور نے فرایا " کمی نے جوانمردی کی پیمیل نہیں کہ۔ بجو مصطفیٰ المنافظی احمد مجتبیٰ المنافظی کے اور بجو ابلیس لعنت اللہ علیہ کے "جس طرح بظاہر میں اور ہر مخض یہ جانتا ہے کہ خدا نے اس سے کہا کہ آدم "کو سجدہ کر لیکن باطن میں جس طرح کہ یوسف کا معاملہ ہوا کہ نافرانی کی۔ فرایا کہ تو اس کو سجدہ نہ کر جس کو میں

Click

143

نے مٹی سے پیداکیا۔ ولا تسجد لغیری اور نہ میرے غیر کو بجدہ کر۔ بے چارے نے اس حکم کے آگے سر جھکایا تو اس پر قبر وطامت کی مار ہوئی۔ اس بے چارہ کو یہ تجب ہوا کہ اس (خدا) نے جو کچھ کما میں نے کما ' پھر جھے کیوں رائدہ اور نکال دیا گیا۔ اس زیادتی کو قو دیکھو جو جھ غریب پر کی گئی۔ خودہی کمتا ہے خودہی رائد تا یا نکال دیتا ہے۔ علاء زمانہ کیا جائیں۔



144

### قال:

يا غوث الأعظم خلقت العوام فلم يطيقوا انوار ربهم فجعلت بينى وبينهم حجاب ظلمة وخلقت الخواص فلم يطيقوا مجاورتى فجعلت الانوار بينى وبينهم حجابا- (معناه ظاهر)

#### فرمايا:

اے غوث اعظم علی نے عوام کو پیدا کیا۔ وہ انوار رب (کو برداشت کرنے) کی طاقت نہیں رکھتے تھے۔ اس لیے میں نے ان کے اور اپنے درمیان اندھیرے کا پردہ قائم کر دیا۔ میں نے خواص کو بداکیا وہ میری قربت (برداشت کرنے) کی طاقت نہیں رکھتے تھے۔ اس لیے میں نے اپنے اور ان کے درمیان روشنیوں یا انوار کا پردہ قائم کردیا۔ (اس کے معنی ظاہر ہیں)۔

145

عوام اور خواص کے لیے اندھرے اور روشن کے پردے پردے

یں نے عوام کو پیدا کیا وہ میرے نور زیبا کے متمل نہ تھے اس لیے میں نے ان کے اور اپنے درمیان تاریکی کے پردے بنا دیے لینی

الاخلاق الذميمة بين العام وبين الله حجاب

برے اخلاق اللہ اور عوام کے درمیان پردہ ہیں۔

برائیوں کے شغل میں اسے ڈوب ہوتے ہیں کہ سرباہر نہیں نکال سکتے تاکہ پردہ نورانی تک پنچیں لین اجھے اخلاق تک۔ میں نے خواص کو پیدا کیا ، وہ میرے قرب کے مختل نہ ہوئے تو میں نے روشنی کو اپنے اور ان کے جج پردہ بنا دیا۔ اے دوست اگر عوام اور خواص کا فرق بیان کروں اور لکھوں تو دفتر چاہیے ۔ پھر بھی ایک بات س لو:

"عوام الل شریعت ہیں تو خواص الل طریقت عوام الل طریقت ہیں تو خواص الل حقیقت ہیں تو خواص الل حقیقت عوام الل حقیقت ہیں تو خواص الل معرفت کین ہمارا مقصود تو اس سے بھی اونچا ہے۔ کہ عوام عاشق ہیں اور خواص وہ ہیں جو معثوق کے مقام میں ہیں کیونکہ ہرکوئی اس سے بھی اونچا ہے۔ کہ عوام عاشق ہیں اور خواص وہ ہیں جو معثوق کے مقام میں اس سے بھی اونکا ہے۔ کہ عوام عاشق ہیں اور خواص وہ ہیں جو معثوق کے مقام میں ہیں۔ کیونکہ ہرکوئی اس کو دیکھ کرعاشق وشیدا ہو جاتا ہے اگرچہ شمیں جانتا سے

میل خلق جملہ عالم تا ابد گرشنا سندت وگرنہ سوۓ تست جز تراپوں دوست نواں داشن دوست دیگراں بربوۓ تست سب عالم کا میلان روز ابد تک جو جانو تو تیری طرف ہو رہا ہے سوا تیرے کیا دوستی ہو کی سے تیری بوپہ ان سے شغف ہو رہا ہے ابنما تولوا فخم و جه الله (تم جس طرف بھی بلٹ جاؤ دہاں اللہ کی ذات ہے)

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

146

جس كى سے بھى دوسى كرو حقيقت ميں اسى (فدا) سے دوسى ہو گى اور جو كھ اس كى طرف بلٹے گا اس كى طرف لايا جائے گا۔ معثوق كے مقام كو اولياء جانتے ہيں۔ ان ميں ہو ايك سيدنا حضرت غوث اعظم الم ہيں۔ جو معثوقيت كا مقام ركھتے تھے۔ اور اب بے شك يقينا ان غوث اكو فدامعثوقيت كے مقام سے مجرد عشق كے مقام پر پنچانا چاہتا ہے۔ جس كے ليے يہ نھيحت كرتا ہے۔



147

قال:

يا غوث الاعظم قل لا صحابك من ارادمنكم ان يصل الى عليه الخروج من كل شئى سواى قله الد

اے غوث اعظم اپنے دوستوں سے کمہ دو کہ تم میں سے جو کوئی جھ سے مل جانا چاہتا ہے اسے چاہیے کہ میرے سوا ہر چیز سے نکل حائے۔

148

## غیراللہ سے نکل کرخدا کاوصال

اے غوث کہ دو اپنے دوستوں ہے 'لینی تمہارے دل' تمہاری روح' تمہارے بھید ہے کہ دو کہ اگر جھے ہے واصل ہو جانا چاہو تو تمہیں چاہئے کہ جو تمہارے اعضاء میرے غیر بیں اور میری صورت کے مغائز (پچھ اور) ہیں تو ان سے باہر نکل آؤ کیونکہ یہ مقید ہیں اور میں مطلق ہوں۔ شکل وصورت کی بندش میں ایک ظاہر نہیں ہوتا۔ اس لئے مجرد عشق کے مقام پر لانے کے لیے فرماتا ہے کہ اپنے سے اور اپنے اظلاق سے باہر آجاؤ تاکہ محصت کے مقام پر لانے کے لیے فرماتا ہے کہ اپنے سے اور اپنے اظلاق سے باہر آجاؤ تاکہ بھی تک پہنچ جائے۔ شاید غوث کو فنا کے مقام سے بقا لین جم کے پنجرے سے باہر آ تو جھ تک پہنچ جائے۔ شاید غوث کو فنا کے مقام سے بقا کے مقام میں لانا چاہتا ہے اس لئے یہ نصیحت ہے۔

149

#### قال:

يا غوث الاعظم اخرج عن عتبة الدنيا تصل الى الاخرة واخرج عن عقبة الاخره تصل الى - ياغوث الاعظم اخرج عن القلوب فالا رواح ثم اخرج عن الامر والحكم تصل الى -

#### فرمايا:

اے خوث اعظم ونیا کی گھاٹی سے نکل جاؤ تاکہ آخرت سے مل جاؤ اور آخرت کی گھاٹی سے نکل جاؤ تاکہ جھ سے مل جاؤ۔ اے خوث اعظم ولوں سے اور ارواح سے باہر نکل آؤ پھرامراور تھم ہے بھی باہر نکل آؤ۔ تاکہ جھ سے مل لو۔ اس کے معنی ظاہر بیں۔

# دلول اور ارواح سے نکل کرخدا کاوصال

تاسوت کو گوت و جروت کر بیشت و دو ذرخ اور کفرو اسلام سے باہر ہو جاؤ۔ لینی جو کوئی تام خدا کے سوا (پچھ اور) ہے اس سے باہر آجاؤ۔ لینی سب سے آکھیں بند کر لو مازاغ البصر و ما طغی اور نہ جھکنے والی نہ غلط بتانے والی آکھ کا فرہب اختیار کرو میرے لیے لیعنی میرے ہمرنگ ہو جاؤ۔ تخطقو ا باخلاقی میرے اخلاق اپ یش سمولو۔ اور میرے اوصاف سے متصف ہو جاؤ۔ اس کے بعد کیا ہوگا معلوم ہو جائے گا کسی بزرگ سے پوچھاگیا کہ تمہارے ساتھ خدانے کیا کیا۔ جواب دیا کہ مجھے قدس کی جنت میں داخل کیا اور اپ ذات سے مجھ سے مخاطب ہوا اور مجھ پر اپ صفات ظاہر کر دیے۔ مافعل الله بک قال ادخلنی رہی جنة القدس مافعل الله بک قال ادخلنی رہی جنة القدس یخاطبنی بذاته و یکاشفنی بصفاته

### قال:

ياغوث الاعظم لى عبادا سوى الانبياء والمرسلين لا يطلع على احوالهم احد من اهل الدنيا ولا احد من اهل الاخرة ولا احد من اهل الجنة والا احد من اهل النار ولا ملك مقرب ولا نبى مرسل ولا اهل النار ولا ملك مقرب ولا نبى مرسل ولا رضوان وما خلقتهم للجنة ولا للنار ولا للثواب ولا للعقاب ولا للحور ولا للقصور فطوبى لمن امن بهم وان لم يعرفهم ياغوث الاعظم انت منهم وهم اصحاب البقاء المحترقون بنور اللقاء ومن علاماتهم فى الدنيا اجسامهم محترقة من قلة الطعام والشراب ونفوسهم محترقة عن اللحظات وهم اصحاب البقاء المحترقون بنور البقاء

#### فرمايا:

اے غوث اعظم 'انبیاء و مرسلین (علیم العلوة والسلام) کے علاوہ میرے (بعض) بندے ایسے ہیں کہ ان کے احوال سے کوئی واقف نہیں۔ خواہ کوئی اہل دنیا ہو یا اہل آخرت۔ اہل جنت ہو یا اہل دوزخ 'مقرب فرشتہ ہو یا نبی مرسل یا رضوان۔ وہ ایسے بندے ہیں جن کو نہ تو جنت دوزخ کے لیے پیدا کیا گیا نہ ثواب دعذاب کی خاطر اور نہ حور وقصور کی خاطر پیدا کیا گیا۔ پس خوشی ہے اان کے لیے جو ایمان لائیں ان پر۔ اگرچہ وہ پہچانے نہیں۔ اے غوث اعظم تم ان ہی میں سے ہو۔ اور وہ اصحاب بقا ہیں جو نور بقا سے جل رہے ہیں۔ دنیا میں ان کی علامت یہ ہے کہ ان کے جم کم کھانے 'کم پینے کی وجہ سے جلتے ہیں۔ ان کے نفس

Click

152

شہوانیات (کے پر ہیز) سے جلتے ہیں اور ان کے دل خطرات سے احراز جلتے ہیں۔ وہ اصحاب بقامیں۔ جو بقاء کے نور سے جلتے ہیں۔



The Royal William Street

Click

153

## أصحاب بقااور ديدار نور

ان کی تعریف خود بیان کرتا ہے اس کے سوا ان کو کوئی نہیں جانتا ہم ان کی تعریف کرنے ہے اور ان کی پہچان سے قاصروعاجز ہیں ان کے دیدار کے لیے ہم مشاق ہیں۔ وہ خدا سے ایسے ملے ہوئے ہیں جیسے م

ہا دوست کے اند چو جال در تن مردم

گرنیک بہ بنی تحقیقت تو ہمانند
دوست سے ایسے طے ہیں جیسے تن میں جان ہے
غور سے دیکمو تو جانو نی الحقیقت ہیں دی

یہ لوگ اللہ کے ناموں اور صفات سے ظاہر ہیں۔ ان کی نشانی خود ای نے ہملا دی
ہے میں اس سے بڑھ کر کیا کموں۔ عالم زیرو زیر (ینچے اوپر) ہو جائے گا۔



Click Click

#### قال:

يا غوث الاعظم اذا جآك العطشان في يوم شديد الحروانت صاحب الماء البارد وليس للك حاجة الماء فلوكنت تمنعة فانت ابخل الابخلين فكيف امنعهم رحمتي وانا شهدت على نفسي باني ارحم الراحمين-

#### فرمايا:

اے غوث اعظم جب تمہارے پاس بیاے لوگ آئیں ایے دن
کہ شدید گری ہو اور تمہارے پاس ٹھٹڈا پانی ہو۔ اور تم کو پانی
کی ضرورت نہ ہو تو اگر تم نے (بیر پانی دینے ہو انکار کیا تو تم
سب بخیلوں سے بڑھ کر بخیل ہو گے۔ للذا ان کو میں اپنی رحمت
سے کس طرح باز رکھوں گا در حالیکہ میں نے اپنی نبت گواہی دی
ہے کہ میں سب سے زیادہ رخم کرنے والا ہوں۔

# مصندے بانی کے پیاسے

اس سے میرا جو مقصود ہے کہتا ہوں گوش جان سے سنو۔ تھم دیتا ہے غوث کو کہ جب تمہارے پاس میرے دیدار کے پیاسے آئیں وہ جنہوں نے روح کو میری دید کے لیے پیاسا بنا رکھا ہے۔ لیخی انوار جلال وجمال اور کشف غیب سے اپنے روح کی آنکھ بند کر رکھی ہو۔ وہ جنہوں نے میرا مراقبہ کیا ہو اور میرے لقا یا طفے کے منتظر ہوں اور وہ جو فرقت کے قید خانہ میں ہوں گر مجھ سے نہ مل سکتے ہوں بلکہ انتمائی پیاس کی وجہ سے تہمارے پاس وصل کی شراب پینے آئے ہوں کیونکہ تم محمد کے پائی والے ہو۔ (تو ان کی مقصد براری کرو) محمد لین سے مراد کلام اللہ کی شراب والا آب حیات ہے۔ بلکہ لقائے خداوندی کا جمال مراد ہے۔ اے غوث اعظم ہم نے تہمیں الیا بنایا ہے کہ آنکھ جو کئی میں طالب کو مجھ تک پنچا سکتے ہو تو میرے طالبوں کو واصل حق کردو۔ اور حضرت داؤد علیہ السلام کی طرح بنو۔ بقول:

یا دائو د اذارایت لی طالبا فکن له خادمه "اے داور جب تم میرے طالب کو دیکھو تو اس کے خادم بن جاو

تم کو آگرچہ وصل کی حاجت نہیں کیونکہ فراق ووصال (کی منزل) سے تم بالاتر ہو اور تمہارا معاملہ اتنا بلند ہو چکا ہے کہ میرے سوا اور کوئی نہیں جانا۔ پس آگر تم نے طالب کو میری طلب سے منع کیا کینی اس کو شراب نہ بلائی تو تم سب سے بڑھ کر بخیل ہو جاؤ گے تم میں جو پکھ ہے وہ طالبوں کو بتاؤ۔ جس طرح کہ اس عاشق سرفراز 'باناز بے انباز بے نیاز '

ور چشم من درآید دور دور گرید آجا میری آگھوں میں اور اس میں ذرا دکھ

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

156

تم بھی ان پر توجہ ڈالو تاکہ وہ تہمارے ہمرنگ ہو جائیں اور اس چیزہ جو تم میں ہے۔ عاشقوں کے حق میں فرمایا کیف اھنعھم رحمتی (میری رحمت سے کیوکر منع کروں) عاشقوں کو میرا جمال دیکھنے سے کیوں روکوں۔

شہدت علی نفسی بانی ارحم الواحمین درحالیکہ میں نے گواہی دی ایخ نفس پر کہ میں ارحم الراحمین مول

اس بات کی گواہی کہ میں رخم کرنے والوں میں سب سے زیادہ رخم کرنے والا ہوں۔ رخم کرنے والا ہوں۔ رخم کرنے والا ہوں۔ رخم کرنے والوں سے مراد اولیاء اللہ بیں لیتی میرے اولیاء میری رحمت کی صفت سے مصف بیں۔ میری نعمت کو میری خلعت کو ابلکہ میرے معنی کو اپنی جان میں سمو لیت بیں۔ میں ان سب سے بردھ کر رخم والا ہوں۔ لیتی وہ جو مجھ کرتے ہیں میرے طفیل سے کرتے بیں اور جو پچھ میں کرتا ہوں میں کرتا ہوں۔ مرید اپنے پیرکی روح سے ایک نعیب یا حصہ پاتے ہیں اور میرے عاشق میری ذات میں سے نعیب وحصہ پاتے ہیں۔ وہ کمال اور میں کمال اپنے کے ہوں۔ وہ میرے لئے جھ تک پنچ ہوئے ہیں۔ اور میں کمال اپنے آپ سے اپنے کے ہوں۔ وہ میرے لئے جھ تک پنچ ہوئے ہیں۔

سنريهم اياتنا في الافاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق الا انهم في مرية من لقاء ربهم بم ان كو قريب عن ابن شانيال بتاتے بين جو آفاق عن بين اور ان كے نفول عن بين- يمال تك كه ان پر حقيقت وحق فابر بو جائے آگاه ربو يقيناً وہ اپنے رب كى طاقات عن شهر ركھتے بيں۔

یک ذرہ عنایت تو اے بندہ نواز بھتر ز ہزار سالہ تسیح و نماز ہزار سال کے ذکر و نماز ہے بھر تری گلہ کا کرشمہ ہے میرے بندہ نواز

www.maktabah.org

157

### قال:

يا غوث الاعظم اهل المعاصى محجوبون بالمعاصى واهل الطاعات بالطاعات ولى وراء هم قوم اخرون ليس لهم غم المعاصى ولا هم الطاعات فرمايا:

اے غوث اعظم گنگار اپنے گناہ کے باعث مجوب ہیں اور اطاعت
گزار اپنی اطاعت سے تجاب میں ہیں۔ اور میرا ایک اور گروہ
ہج دو ان سے اوپر ہے جن کو نہ گناہ کا غم ہے نہ طاعت کی فکر۔
پس اے غوث اعظم اس سے ملنے کے لیے پوچھے ہیں کہ
کس طریقہ سے میں تجھ سے مل سکتا ہوں۔ کونیا ملنا بہتر ہے اور
تیری طرف زیادہ نزدیک ہے۔

#### فقلت:

یا ربی ای الصلو ة اقرب الیک؟ قال الصلو ة التی لیس فیها سوای والمصلی غائب عنما

## میں نے کہا:

اے رب کوئی نماز تجھ سے قریب تر ہے۔ جو اب ارشاد فرمایا کہ وہ نماز جس میں سوائے میرے اور (کوئی غیر) نہ ہو اور نماز پڑھنے والا اس نماز سے غائب ہو۔

158

# قربت کی نماز اور بهتر روزه

فرماتا ہے کہ وصال اس کو کہتے ہیں کہ اس میں بجر میرے اور کوئی نہ ہو لیعنی عاشق ومعثوق کے درمیان وصال میں نہ بہشت ہے نہ دو ذرخ۔ لیعنی نہ پردہ جمال ہوگا نہ پردہ جلال۔ نہ معثوق کی صورت پردہ نہ عاشق کی صورت کا پردہ۔ سب پچھ عشق ہی ہوگا۔ العشق ھو الذات فلا یکون مع الله غیر الله ولا یوی

الله الا الله ولا سواه

عشق توای کی ذات ہے۔ کیونکہ اللہ کے ساتھ غیراللہ نہیں ہوتا اور اللہ نہیں دیکھا سوا اللہ کے اور نہیں دیکھا اپنے غیر کو۔

وہ مقام یمال حاصل ہوتا ہے۔

ثم قلت ای صوم افضل عندک؟

" پھر میں نے پوچھا کہ کون ساروزہ تیرے نزدیک افضل ہے؟

لین اس فدکورہ وصال کے لیے مراقبہ چاہیے لین تیرے نزدیک کونیا انظار بمتر ہے۔ تم نے نہیں سا۔

الصصوم الغيبة عن روية مادون الله لروية الله "روزه كت بي الله كى رويت ك لي غير الله كى رويت سے غائب مو جانا۔

یہ بھی ظاہر ہے روزہ رکھو اس کی رویت کے لئے۔ صوم رویت کے متعلق پوچھا جاتا ہے کہ "تیری دید کے لئے جو روزہ رکھتے ہیں وہ کون ہیں؟" تاکہ میں تیری ذات سے افطار کروں۔ بقول (اس کی رویت سے افطار کرو) صوموا برویة وافطروا برویة (اس کی رویت سے افطار کرو)

یہ قول عارفوں کے حق میں ہے جواب ارشاد فرمایا: کا Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

159

قال الصوم الذّى ليس فيه سواى والصائم غائب فيه «روزه ده م جس من ميرك سوا (ادر كوئى) نه مو ادر روزه دار اس من غائب مو جائ



## ثمقلت:

یا رب ای عمل افضل عندک قال الاعمال التی لیس فیها غیری وسوالی من الجنة والنار وصاحبها غائب عنها۔

## چریں نے کہا:

اے رب کونیا عمل تیرے نزدیک بمتر ہے۔ فرمایا کہ وہ اعمال جن میں میرا فیرنہ ہو اور میرے سوا دو ذرخ وجنت کچھ نہ ہو اور اس عمل کاکرنے والاس عمل سے غائب ہویا بے خبر ہو۔ اس سے نیک عمل مراد ہے۔ نیک عمل بیہ ہے کہ اس کے لیے اپی جان اور ہتی سے بھی اٹھ جائے اور ہر روز بشری افلاق کو بدل دے بلکہ اپنے آپ سے پر بیز کرے۔

سر باز دریں راہ اگر طالب اوی در کوے خربات مگنجد سرودستار اس کا طالب ہے تو اس کی راہ میں سرکو کٹا میکدہ میں کس طرح دستار وسر کا ہو گذر

## ثمقلت:

يارب اى البكاء افضل عندك قال الضاحكين پريس نے كما:

اے رب تیرے پاس کونسا گریہ افضل ہے۔ فرمایا کہ منتے والوں کا رونا۔

161

رونا

انبیاء علیم السلام کا رونا خصوصاً حفرت محر مصطفی احمد مجتبی الشافید کا۔ فرمایا حضرت عائشہ صدیقہ فٹ نے جو مومنین کی ماں ہیں:

کان رسول الله صلی الله علیه وسلم دائم الحزن والبحاء

والبحاء

"حضور الشافیج بیشہ حزن وبکاء 'رونے اور غم میں رہتے تھے۔
اولیاء کا رونا بھی اس کے نزدیک افضل ہے۔ کیا تم نے یہ بات نہیں سی:

"ان کے دل ایبا روتے ہیں کہ آسمان وزین والے اس کو سفتے ہیں"

رونے کے بعد وہ صحیح عال میں آجاتے ہیں۔ وہ بھی اس کے نزدیک افضل ہے۔

ثم قلت: یا رب ای ضحک افضل عندک؟ قال ضحک الباکین-

پس میں نے پوچھا: اے میرے پروردگار تیرے نزدیک کوئی ہنسی بمتر ہے؟ فرمایا کہ رونے والوں کی اسی بنسنا

یا اباذر ضحکهم و مزاجهم تسبیح و نومهم صدقة "اے اباذر' ان کی نہی عبادت ہے' ان کا مزاح (دل کی) تیج ادر ان کی نیز صدقہ ہے۔

ان کی ہنسی برا بھید ہے کہ جو لکھا نہیں جا سکتا۔ پھر بھی کہتا ہوں کہ جب حقیقت مجاز میں ظاہر ہو تو ہنسی آتی ہے۔

صن خود از روئے خوبال آشکارا کردہ پی بیشم عاشقال او راثا باکردہ چرہ میں حینوں کے حس اپنا دکھایا ہے عشاق کی آبھوں سے پھر اس کو سراہا ہے اللہ ہی اللہ ہی اللہ ہے اس کے سواکوئی نہیں۔ محض دیکھنے کے لیے خود کا حسن خود اپنے حسن پر عاشق ہے۔ نہ کوئی عاشق ہے نہ کوئی معثوق 'خود ہی خود اپنے لئے ہے۔

164

## ثم قلت:

یا رب ای توبة افضل عندک؟ قال توبة المعصومین ثم قلت یا رب ای عصمة افضل عندک؟ فقال عصمة التائبین

## چرمیں نے پوچھا:

"اے رب" تیرے نزدیک کونی توبہ افضل ہے؟ جواب دیا کہ بے گناہ بندوں کی توبہ پھر میں نے پوچھا کہ کونی بے گناہی تیرے نزدیک افضل ہے۔ فرمایا کہ توبہ کرنے والوں کی بے گناہی۔ اس کے معنی ظاہر ہیں کہ توبہ کرنے والا سوائے اللہ کے ہرچیزے لوٹ آتا ہے۔

## قال:

يا غوث الاعظم ليس لصاحب العلم عندى سبيل مع العلم الابعد انكاره لانه ترك العلم عنده صار شيطانا

### فرمايا:

"اے غوث اعظم 'صاحب علم کے لیے میری طرف اس کے علم سے کوئی راستہ نہیں ہے۔ گرجب کہ وہ اس سے انکار کرے۔ اللہ کا اس علم کو بھول جائے) کیونکہ وہ جب علم کو اس کے پاس چھوڑتا ہے تو وہ شیطان ہو جاتا ہے۔

165

علم

فرمایا کہ اے بڑے فریاد رس غوث۔ سمجھ والے کے نزدیک اس کے لیے پچھ نہیں اور ظاہر بین علم والے کے لیے اس علم ظاہرے میرے نزدیک کوئی راستہ نہیں ہے۔ جو کہ مخض زبان سے کہتا ہے گرانکار پا اس کے بھول جانے کے بعد۔ جو کوئی ہے کے کہ تو علم نہیں جانتا اس کو سکھ لے تو کاش اس علم سے وہ اتنا جان لے کہ وہ یہ جانتا ہے کہ وہ نہیں جانتا۔ حقیقی معثوق سپی میں ایک موتی ہے۔ یہ سپی دریائے وحدت میں ہے اور علم کو ساحل کا راستہ نہیں ملتا تو عالم دریائے وحدت کی گرائی میں کیو کر پنچے۔ سپی کے ساحل کا راستہ نہیں ملتا تو عالم دریائے وحدت کی گرائی میں کیو کر پنچے۔ سپی کے نزدیک کون جائے اور حقیقت کا موتی ان کے ہاتھ کیو کر گئے۔

لانه لوترك العلم عنده صار شنيطانا

دولین اس نادانی جمالت سے علم لدنی حاصل ہوتا ہے۔ پھر اگر اس علم کو چھوڑ دے لینی جو علم لدنی حاصل ہوا ہے اس پر عمل نہ کرے تو مردود پھٹکارا ہوا شیطان ہو جائے۔

جس طرح که موی علیه السلام کو علم ظاہر تھا اس علم نے انہیں کوئی فائدہ نہیں بہنچایا۔ جب وہ اس کو بھول گئے اور حضرت خضر کی خدمت گذاری افتیار کی تو دیکھا کہ خضر علم لدنی پر عمل کرتے ہیں۔ موسی صبرنہ کرسکے۔ جس طرح مشہور ہے کہ ہر تینوں موقعوں پر خضر نے فرمایا کہ انگ لن تستنطیع معی صبوا "میرے ساتھ تم تخل اور صبر نہیں کر کتے " آخر نتیجہ یہ ہوا کہ ھذآ فواق بینی و بینگ "یہ لو۔ تم میں اور جھ میں جدائی پیدا ہو گئے۔ "

وو سمرے معنی: اس علم سے مرادیہ ہے کہ عالم وہ ہے جس پر حق متجلی ہو۔ بھاں خرم از انم کہ جمال خرم از دست عاشقم برجمہ عالم کہ جمہ عالم ازدست دنیاہے یوں خوش ہوں کہ دنیاہے خوش اس سے عاشق ہوں سب عالم پہ کہ عالم ہے ای سے

Click

166

اس علم سے کوئی فائدہ نہیں۔ جب تک کہ عین الیقین سے حق الیقین کے درجہ علی نہ آجاؤ۔ العالمون محجبون بعلمهم "عالم اپنے علم کے باعث ججاب میں ہیں" کے معنی کی ہیں۔ پھراگر اس علم کو چھوڑ دو شیطان ہو جاؤ گے۔ لینی فراق بھگتا ہوگا اس جگہ مرشد کامل کی ضرورت ہے۔ اس علم کو اگر کوئی مانے والا ہے تو وہ یا تو شاہر پرست ہوگا یا بت پرست ہوگا تاکہ خدا پرست ہو جائے۔ کفر کا زنار اسی جگہ ظاہر ہوتا ہے کہ شیطان محض ہو جائے۔ مشہور بات ہے کہ جب تک دوزخ پر سے گذر نہ ہو بہشت تک نہ پنچے اور جب بہشت پر سے نہ گذرے خدا تک نہ پنچے۔ عالم جب تک عاشق نہ ہو خدا تک نہ پنچے۔ عالم جب تک عاشق نہ ہو خدا تک نہ پنچے۔ عالم جب تک عاشق نہ ہو خدا تک نہ پنچے۔ عالم جب تک



Click

167

قال الغوث الاعظم: رايت الرب تعالى فسالت يا رب مامعنى العشق فقال: عيش بى وق قلبك عن سوى

فرمايا:

غوث اعظم نے کہ میں نے اللہ تعالی کو دیکھا اور سوال کیا کہ اے رب عشق کے کیا معنی ہیں؟ جواب عطا فرمایا کہ میرے ساتھ رہ ' (زندگی گزار) اور اپنے ول کو میرے معنی ہیں؟ جواب عطا فرمایا کہ میرے ساتھ رہ ' خیرے بچا۔

168 عشق کے معنی

حضرت غوث اعظم محی الدین عبدالقادر جیلانی " نے فرمایا کہ میں نے پروردگار کو دیکھا۔ وہ لوگوں کی سجھ سے اونچا ہے۔ میں نے سوال کیا کہ عشق کیا ہے اور اس کے معنی کیا ہیں۔ فرمایا کہ اے غوث میرے ساتھ ذندہ رہ اور اپنے دل کو بچائے رکھ میرے غیرے ' جانتے ہو میں کیا کہتا ہوں۔ جب خدا تعالی اپنے کی بندے کو دوست رکھتا ہے تو وہ خود اپنے بندے پر عاشق ہو جاتا ہے۔ جس طرح کہ غوث پر ہوا تھا۔ غوث کو معثوقیت کا درجہ حاصل تھا۔ یعنی غوث کو اپنا ہمرنگ اور اپنی ذات سے متصف کیا۔ پھر بندہ کو خود اپنے پر عاشق کرایا جس طرح کہ غوث پر اس سے قبل ایک حالت طاری تھی کہ اپنے عشق میں ان کو شیدا کیا۔ اور س طرح جٹلا کیا کہ وہ سب بھول گئے۔ علم تمام جمل ہو گیا۔ عشق میں ان کو شیدا کیا۔ اور س طرح جٹلا کیا کہ وہ سب بھول گئے۔ علم تمام جمل ہو گیا۔ غوث عشق صغر کے بارے میں پوچھتے ہیں کہ سے عشق کس حال میں ہے اور اس کے کیا غوث عش میں۔ جو میں تجھ سے جٹلا ہو گیا ہوں۔ لنذا اللہ تعالی تربیت دیتا اور سکھاتا ہے کہ معنی ہیں۔ جو میں تجھ سے جٹلا ہو گیا ہوں۔ لنذا اللہ تعالی تربیت دیتا اور سکھاتا ہے کہ شود کو ذندہ جانو۔ اللہ ہم احیانگ (اے اللہ ہم کو بھی اپنے ساتھ ذندہ رکھ)۔ عشق کی ہیں۔ خود کو ذندہ جانو۔ اللہ ہم احیانگ (اے اللہ ہم کو بھی اپنے ساتھ ذندہ رکھ)۔ عشق کے سے معتن ہیں۔

169

قال:

يا غوث الاعظم اذا عرفت ظاهر العشق فعليك بلقائك عن العشق لان العشق حجاب بين العاشق والمعشوق

فرمايا:

اے غوث اعظم 'جب تم نے ظاہری عشق کو جان لیا تو تم پر لازم ہو گیا کہ بجائے عشق کے مجھ میں فنا ہو جاؤ۔ کیونکہ عشق تو عاشق ومعثوق کے مابین حجاب ہے۔

170 عاشق ومعشوق میں عشق کا حجاب

الله رب العزت جل مجدہ عضرت سيدنا غوث الثقلين مى الدين فيخ عبدالقدر جيلانى قدس سرہ سے فرما رہ جيل كہ اے غوث جب تم نے پچپان ليا اور د كيھ ليا ميرى ذات كو اپنے دل اور روح بيں كہ وہ تجھ پر شيدا وعاشق ہے تو اس سے بردھ كر تهميں يہ چاہيے كہ ميرى ذات بي رقو كا عكس ہے۔ پر تو كا يہ عكس ميرى ذات كے پر تو كا عكس ہے۔ پر تو كا يہ عكس ميرى ذات كے بر تو كا علم عبدہ غوث ميرے اور تيرے درميان پردہ ہے۔ اس پردے سے نكل پڑنے كى خدائے جل مجدہ غوث اعظم كو ہدايت فرما رہے ہيں۔



Click

171

قال:

يا غوث الاعظم اذا ارادت توبة فعليك باخراج اللهم عن النفس ثم باخراج خطرات عن القلب تصل الى والا فانت من المستهزئين

فرمايا:

اے غوث اعظم جب تم نے توبہ کا ارادہ کر لیا تو تم پر لازم ہو گیا کہ نفس کے وسوسوں سے باہر نکل آؤ۔ پھر دل کے خطرات سے باہر نکل جاؤ۔ یمال تک کہ مجھ سے مل جاؤ۔ وگرنہ تم تو دل گی کرنے والوں میں سے ہو جاؤ گے۔

172

# غم وخطرات اسے نکل کر توبہ

اے غوث جب تم توبہ چاہتے ہو۔ لینی پر تو کا جو عکس تم میں ہے اس کو جھ سے رہوع کرنا چاہتے ہو تو تہیں چاہیے کہ اپنی ذات کے اندیشہ اور وسوسہ سے نکل پڑو۔ جب تم عاشق ہو چکے اور عشق کو تم نے اپنے میں پوشیدہ رکھا۔ پھر اپنی ذات بخیل تک پنچایا' تو تہیں چاہیے کہ میرے عشق میں مرجاؤ۔ تاکہ تممارے لئے موت شمادت' اور تم شہید ہو جاؤ۔ میں تممارا شاہد ہوں۔ چنانچہ نبی کریم الله الله الله تاہد ہوں۔ چنانچہ نبی کریم الله الله تاہد ہوں۔ پنانچہ نبی کریم الله الله تاہد الله الله تاہد ہوں۔ خوایا جس نے عشق کیا اور پاکدامن رہا' کھراس کو چھپایا تو گویا وہ شہید ہوا''

دل خطرات سے بھی ہاہر آجاؤ۔ لینی اپنے نفس کو چھوڑ کر میری طرف آجاؤ۔ ورنہ تم محض باتیں بنانے والوں سے ہو جاؤ گے ' پھر وہ کون ہے جو تمہارے پاس آئیں گے۔ ہاں ہاں "محلصین تو برے خطرے میں ہوتے ہیں" و المخلصین علی خطر عظیم از خویش بروں آی در دوست درای تاکم نشوی گم شدہ خویش نیابی نکل کر آپ سے باہر سمرایت دوست میں کرجا نہ جب تک خود کو تو کھوے تو کھوے کو تو کیاپائے

173

قال:

يا غوث الاعظم اذا ارادت ان تدخل في حرمي فلا تلتفت بالملك ولا بالملكوت والا بالجبورت

فرمايا:

"اے غوث اعظم ، جب تم نے ارادہ کیا کہ میرے حرم میں داخل ہو جاو تو کوئی توجہ نہ کرد ملک کی طرف 'نہ ملکوت کی جانب اور نہ جروت کی طرف"

- Annual Coll of The College

174

# خدائی حرم میں داخلہ

غوث اعظم سے اللہ تعالی جو فرماتے ہیں ور اس کی تقیل کرتے ہیں۔ أب وہ (خدا) غوث الله تعالی ملین پر پہنچانا چاہتا ہے جو کہ خدا کا حرم ہے۔ اس لئے کہتا ہے کہ اے غوث جب تو میرے حرم میں داخل ہونا چاہتا ہے تو صوفی ہو جا الصوفی عرش الله تعالی فی الارض کیونکہ صوفی ذمین پر خدا کا عرش ہے اور صوفی خدا کے دوست ہیں۔ اور اس کے دامن تلے ہیں۔ بقول:

الیائی تحت قبائی لا یعرفهم غیری «میرے اور کوئی نہیں دوست میری قباتلے ہیں'ان کو ، جُر میرے اور کوئی نہیں جات''

دوستوں کو سب سے پوشیدہ رکھتا ہے اور عشق کی وجہ سے اپنے پیرائن کے دامن کے یہے دامن کے یہے دامن کے یہے دامن کے یہ کہ بعض صوفیوں کو رکھا تھا۔ بقول: صوفی حق کی گود میں بچوں کی طرح ہیں" اس مقام پر لانے کے لئے غوث کو نفیحت کرتا ہے کہ ملک ملکوت اور جردت ۔ سے محبت نہ کرو۔

لان الملک شیطان العالم والملکوت شیطان العارف والجبروت شیطان الواقف فمن رضی بواحد منها فهو عندی من المطرودین کوئلہ عالم کا شیطان ملک ہے اور ملکوت شیطان ہے عارف کا۔

اور جروت شیطان ہے واقف کا جس نے ان میں سے کی سے رغبت ورضا کی تو وہ میرے نزدیک مردودوں میں سے ہے "

اس کے معنی ظاہر ہیں۔ یمیں سے معلوم ہو کہ مالک جب اس جگہ پنچ تو مجاہدہ اس کے معنی خاہر ہیں۔ یمیں سے معلوم ہو کہ مالک جب اس جگہ پنچ تو مجاہدہ

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

## قال لى:

يا غوث الاعظم المجاهدة بحر من مجارا المشابدة فعليك باختيار المجاهدة لان المشاهدة بدر بدون المجاهدة محال لأن المجاهدة بدر المشاهدة ياغوث الاعظم من حرم عن المجاهدة فلا سبيل الى المشاهدة ـ ياغوث الاعظم من اختار المجاهدة بى لا لغير فله مشاهدتى شاء اوابى يا غوث الاعظم لا بد للطالبين من المجاهدة كما لا بدلهم منى ـ

### خدانے جھے ترمایا:

"اے غوث اعظم علیہ مشاہدہ کے سمندروں میں سے ایک سمندر ہے تہیں چاہدہ مشاہدہ کا مختر کرد۔ کیونکہ بغیر مجاہدہ کے مشاہدہ ناممکن ہے مجاہدہ مشاہدہ کا تخم ہے۔ اے غوث اعظم جو مجاہدہ سے محروم رہے۔ اس کو مشاہدہ کا راستہ نہیں ملک اے غوث اعظم جو مجاہدہ افتیار کرے میرے ساتھ نہ کہ میرے غیر کے ساتھ تو اس کو میرا مشاہدہ یا دیدار ہو جاتا ہے۔ اس کو پند کرے یا تا پند کرے۔ اے غوث اعظم طالین کے لیے مجاہدہ ضروری اور ناگزیر ہے۔ جس طرح کہ ان کے لئے میں ناگزیر اور ضروری ہو"

## مجابره ومشابره

اس کے معنی ظاہر ہیں مجاہدہ کی تعریف خود فرماتا ہے، میں کیا کموں؟ میں جو کھ کہتا ہوں مجاہدہ اولیاء اللہ کی مصابدہ نہیں اور مجاہدہ اولیاء اللہ کی خصوصیت ہے جیسا کہ مشہور ہے۔

### قال:

یا غوث الاعظم ان احب العباد الی الله البعد الذی کان له والد وولد وقلبه فارغ منهما لومات له الوالد فلا فليس له الحزن بفوت الوالد ولومات له الولد فلا يكون له هم الولد فاذا بلغ العبد هذه الدرجة فهو عندی بلا والد ولا ولد ولم یكن له كفوا احد یا غوث الاعظم من لم یدق فنا الولد بمحبتی وفناء المولود بمودتی لم یجدلذة الوحدانیة والفردانیة

### فرمايا:

"اے غوث اعظم اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ محبت والا وہ بندہ ہے جس کے والد ہوں اور اولاد ہو۔ گروہ بندہ ان دونوں کی محبت سے (بے تعلق) فارغ ہو۔ پس اگر اس کا والد مرجائے تو اس کو والد کی موت کا غم نہ ہو اور اگر اس کی اولاد مرجائے تو اولاد کی موت کا اس کو غم نہ ہو۔ جب اس درجہ پر بندہ پنچ تو وہ میرے پاس بلا والد اور بلا اولاد کے ہوگا جس کا کوئی قرابت وار نمیں اے غوث جو محض میری محبت میں والد کے فنا ہونے کا مزہ نہیں اے خوث جو محض میری محبت میں والد کے فنا ہونے کا مزہ نہیں اے لئے وحدانیت و فردانیت کی لذت نمیں ہے۔

178

## بهترین محبت اللی والدواولادے بے نیازی

والدے مراد صورت محمد اللہ اللہ اور اولادے مراد صورت معثوق ہے۔ جب ان دونوں سے آگے بڑھ جاؤ کے تو خدائے عزد جل کی وحدانیت وفردانیت کی لذت چکھو گے۔ اس وقت معلوم ہوگا کہ کیا کرنا چاہیے۔

and the same of the same of the same of

قال:

یا غوث الاعظم اذا اردت ان تنظر الی فی محل فاختر قلبا حزنا فارغا عن سوای (فی محل ای فی قلب او فی روح معناه ظاهر)

فرمايا:

"اے غوث اعظم 'جب تم ارادہ کرو جھے دیکھنے کا کسی محل یا مقام میں تو تم ابیا دل افتیار کروجو درد مند ہو اور میرے غیرسے فارغ

اس كے معنى ظاہر ہيں۔ فى محل سے مراد دل يا روح ميں ا اپ دل ميں ميرا درد پيدا كرو۔ انا عند المنكسرة قلوبهم ولا جلى (كيونكم ميں ان دلول ميں ہوں جو ميرے لئے ٹوٹے ہيں) تو بھى ميرے لئے بيشہ حزن وبكاء 'رنج اور روئے ميں جالا ہو جا۔

#### فقلت:

يا رب ماعلم العلم؟ قال يا غوث الاعظم علم العلم هو الجل عن العلم

میں نے بوچھا: اے رب علم کا علم کیا ہے۔ فرمایا کہ اے غوث اعظم علم کا علم اس علم سے ناواتف ہو جانا ہے۔

180 علم كاجاننا

میں نے پوچھا کہ اے میرے پروردگار اس علم کا علم کیا ہے۔ تو جواب فرمایا کہ اس علم سے نادانی ہے۔

العلم نقطة كثرتها فى الجل ...
"علم ايك نقط ب جس كى كثرت جمل يس ب اس لئے يه علم كافى ب كر:

الله ولا سواه وكان الله ولم يكن معه شيئى وهو الان كماكان فلا يكون مع الله غير الله "بن الله بى مها دار الله بى مائد الله على الله بى مائد اور الله بى مائد اور كوئى چيزنه مقل وها بى ويا بى م جيماكه مائد"

(پس الله کے ساتھ غیر الله نہیں ہوگا) اس علم کی کوئی انتا نہیں۔ اس لئے نادان دجائل ہو جا صرف اتنا جان کہ تو یہ جانتا ہے کہ میں نہیں جانتا۔ والسلام

قال:

يا غوث الاعظم طوبي لعبد مال قلبه الى المجاهدة وويل لعبد مال قلبه الى الشهوات

فرمايا:

"اے غوث اعظم' اس بندہ کے لیے خوثی ہے جس کا دل مجاہدہ کی طرف جھک گیا اور اس بندہ کے لیے ویل ہے اور افسوس جس کا دل شہوات کی طرف جھک گیا۔

182

# مجابره وشهوات سے رغبت

اے غوث خوشخبری ہو اس بندہ کو جس کا دل مجاہدات کی طرف ماکل ہوتا ہے۔
کیونکہ مجاہدہ 'مشاہدہ ہے اور وہل یا دونرخ کی گرائی اور فراق اس کے لیے ہے جس کادل شہوات 'خود پرست صرف میلان دل کی وجہ سے نود پرست صرف میلان دل کی وجہ سے نہیں ہوتا بلکہ تمام اعضاء کے میلان کی وجہ سے ہوتا ہے کیونکہ القلب رئیس الاعضاء (دل تمام اعضاء کار کیس ہے) یا بادشاہ ہے۔ تم نے نہیں ساکہ:

ان فی جسد ابن ادم لمضغة اذا صلحت صلح سائر المسدواذ افدت فد الجسم كله الاوهی القلب "ابن آدم ك جم من گوشت كا طرا بوتا - جو اگر درست بو تو جم كو درست ركتا - وه اگر گرا جائ تو سارے جم كو بگاڑ ديتا - يد وبى دل -

وہ دل جو رحمان کے دو انگلیوں کے پیج میں ہوتا ہے وہ ذکر ہے جو عرش 'بیت اللہ'
حرم خدا' آئینہ خدا کا مرتبہ رکھتا ہے۔ جانتے ہو مجاہدہ کرنے والے کے لیے مشاہدہ کا
راتب مقرر ہے۔ اولیاء کے علم ومعلومات کا تجھے کچھ پہتہ ہے جن کو تو مجنوں ودیوانہ کہتا
ہے۔ وہی مجنوں جو کہتا ہے کہ میں لیالی ہوں اور لیالی میں ہے۔ منصور۔ مخفور نے فرمایا۔
ولین وجھک مغفورنا طوبی نی باطن القلب امر نی باطن العین
تیری صورت کے سبب مخفور کو طوبی طے
دل کے باطن میں بھی ہوں اور آئکھ کے باطن میں ہوں
دل کے باطن میں بھی ہوں اور آئکھ کے باطن میں ہوں

انا اقول وانا اسمع هل في الدارين غيرى " " من بى بولغ والا اور من بى سنغ والا بول كيا دونول جمان من

Click

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

183

ميراكوكي فيرب-"

سید طاکفہ رکیس قوم نے روزہ کی انتما پر فرمایا کیس فی جبتی سوی الله
(میرے جبی سوائے اللہ کے (اور کوئی) نہیں حسن خرقائی بیابائی نے کما ہے انا اقل
مین رہی بسنتین (میں اپ رب سے دو سال چھوٹا ہوں) سید العرفاء 'امام الاولیاء نے
فرمایا کہ اگر پردے کھل جائیں تو بھی لیقین میں زیادتی نہ ہو اور مجمد رسول اللہ 'محبوب اللہ
اللہ اللہ (جس نے جمحے دیکھا
اللہ نے جو فدا کے منظور ہیں 'فرمایا مین رانی فقد رای اللہ (جس نے جمحے دیکھا
اس نے فدا کو دیکھا) اولاد رسول اللہ اللہ عن رانی فقد رای اللہ (جس نے جمحے دیکھا
فرمایا کہ میری آگھوں میں آئیں اور دیکھیں اور کمیں مجاہدہ کرنے سے جو مشاہدہ ہوتا ہے
اس کو حضرت عاشق سرفراز نے اپ ہمراز دوست گیات و دراز سے کما اگر وہ لکھوں تو کئی
کتابیں ہوں گی۔ پھر بھی ایک بار میں نہیں رکتا۔ اگر تو عشق حقیقی نہیں رکھتا تو عاشق
کتابیں ہوں گی۔ پھر بھی ایک بار میں نہیں رکتا۔ اگر تو عشق حقیقی نہیں رکھتا تو عاشق
کتابیں ہوں گا۔ بھر بھی ایک بار میں نہیں رکتا۔ اگر تو عشق حقیقی نہیں رکھتا تو عاشق
کتابی بن جا۔ عشق کی ہی حقیقت ہے۔ اس کو مجازی پر کیوں محمول کرتے ہو اور کمائی
موا کچھ فرق نہیں ہے۔

محر حینی کو ایک روز ایبا اتفاق ہوا کہ ماشاء اللہ ایسے لمبے چوڑے پائی میں ہول کہ نہ معلوم کتنا وسیع ہے۔ اس کی گرائی کرسے زیادہ نہیں۔ ایک جماعت اس میں سے گذر رہی ہے۔ ان میں ایک میں بھی ہوں۔ ایک لڑکی پندرہ سال کی بھی جا رہی ہے۔ طرفہ بید کہ ہم سب کر تک برہند ہیں۔ اس لڑکی کا ایبا جمال ہے کہ اس کے پراؤ کا عکس سے حور پیدا ہو جائے اور یہ حوز خدائی (کے سوا اور کچھ نہ) دعوی کرے

ایں جوہر قدی ذکبا آمدہ یا رب کاوصاف الیت درد جملہ مرتب اے فدا یہ جوہر قدی کمال ہے آگیا سارے اوصاف الی جس میں پوشیدہ ہوئے ایں معنی غیب است کہ گشت است مصور یا روح حقیقی شدہ یا جم مرکب غیب کے ان سب معانی کا مصور کون ہے یا حقیق روح وہ ہے یا مرکب جم ہے اس کے گالوں کا رنگ اس کے قد کی اٹھان کیمٹرین حسن کی صورت ہے۔ ایک

184

نوجوان لڑے سے راز کے اشارے کر رہی ہے جھ میں اور اس میں ایک فرسٹک برابر فاصلہ ہے۔ وہ مجھے خود بلاتی ہے، جیسا کہ دولما کو دلمن کے پاس نمایت عزت نے لے جاتے ہیں۔ اس طرح اس پانی میں ایک فرسٹگ نے مجھے لے جاکراس کے ساتھ ملاویا گیا

اذال خوشرو اذال بمتر چہ باشد کہ ناکہ میر سد یارے بیارے بھلا کیا بات ہے اور اس سے انچی کہ یار اپنے اس یار سے مل گیا ایک شخص غیب الغیب سے ظاہر ہوا اور جھ پر کپڑا اس طرح ڈال دیا جیسے کوئی کی کو لباس پہناتا ہے۔ اس صالت میں میں نے خود اس جمال اس حسن اسی لطف کے ساتھ بلکل اس لڑی کو دیکھا کہ وہ میری عاشق ہے اور میں اس کا عاشق ہوں۔ اس اثاء میں میرے اور اس لڑی کے درمیان ایک بڑے مرتبہ والا عیمیٰ ظاہر ہوا۔ پکار۔ نے لگا کہ میں خدا کا بیٹا ہوں۔ ہم دونوں میں سے ہرایک نے دعوی کیا، میں بولا یہ عیمیٰ میرالڑکا ہے۔ وہ بول کہ میرا بیٹا ہوں۔ ہم دونوں میں سے ہرایک نے دعوی کیا، میں بولا یہ عیمیٰ میرالڑکا ہے۔ وہ بول کہ میرا بیٹا ہے۔ عیمیٰ پکاراکر تا اور گڑیؤ کرتا ہر دو سے بیڑاری ظاہر کرتا اور کہتا کہ میں نہ اس سے ہوں، میں خود ہی سے ہوں اور خود بخود ہوں۔ اس لڑکی کے نہ اس سے ہوں، نہ اس سے ہوں، میں خود کو اس کا عین پاتا ہوں، وہ پائی جو میں نے سے کہ اس کوائی جو میں میں ہوں۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ کیا کروں جو کوئی جم حسینی کی سراسر (بانی) بتایا ہے وہ بھی میں ہوں۔ خدا بہتر جانتا ہے کہ کیا کروں جو کوئی جم حسینی کی انتہا میں چواس کوائی طرح مشاہرہ اور دیدار ہو۔

جُمت ني وآل ني الله

حکایة حن الله تعالی من طلبنی و جدنی ای طلبنی بالمجاهدتی و جدنی بالمشاهدة "الله تعالی سے حکایت ہے الله تعالی سے حکایت ہے الله علب کیاتو میرے (مثابرہ) دیدار کو پالیا۔

185

رایت الرب تعالی ثم سالت عن المعراج
قال لی
یاغوث الاعظم المعراج مازاغ البصر و ماطغی
یمی نے رب تعالی کو دیکھا تو معراج کے متعلق پوچھا
مجھ سے فرمایا:
اے غوث معراج وہ ہے جس میں آنکھ نہ جھکے 'نہ غلط دیکھے

### معراج

فرمایا غوث یاک" نے کہ میں نے رب تعالی کو دیکھا تو معراج کے متعلق اس سے يوچها اس نے مجھ سے فرمايا كه اے غوث معراج وہ ب جس ميں آكھ نہ جھيكے 'نه غلط د كھے و فرمايا غوث ياك " نے كه ميں نے يروروگار كو ديكھا جو سمجھ كى پہنچ سے بالا ہے۔ ہر روز کے معاملات میں محمد حمینی نے رب العالمين كونه جانانه پيچانا اور ائي مراونسيل يائي تو دو سرے کون ہیں جن کو شار کیا جائے۔ سنو' عاشق سرفراز نے اپنے ہمراز و کیسو دراز جعفر انی محر حینی سے علم لدنی اور علائے ربانی کے متعلق فرمایا کہ میں ایک روز بمارے موسم میں بازار سے جا رہا تھا۔ ایک مست عورت کو دیکھا کہ بازار کے راستہ میں میٹھی پان چ رہی تھی۔ چند بازی کار نوجوان اس عورت کے گرد تھے جو کہ گورے بدن والی خوش مزاج تیز اور شوخ غمزه باز عشوه ساز عشق نما یار برواز شیوه ناک اور جالاک تھی کہ جس کی ہنسی مردوں کو زندہ کردیتی اور اس کا قبقہہ آزاد کو غلام بنا تا۔ لوگ اس کے بعد پھر كى سے رجوع نہ ہوتے۔ اس كے مونث قاب قوسين كى حكايت كرتے ہيں اور اس كى آئسس و هو یدرک الابصار کا پھ دی ہیں۔ اس کے گالوں سے قدوی اور سبوتی ك انوار حيكت بين- اس كے پيتان "ربوبيت" كى شان سے ابھرنے كا پيد ديتے تھے۔ اس کی پیشانی لا هو ت کے بدر کارمز بتاتی ہے اور وہ چند بازی کار نوجوان جو اس کے گردا گرد شوخی کر رہے تھے۔ ہرایک کمتا کہ میں ہی خواہش مند ہوں اور خواہش مند میں ہی بوں۔انامن اهوی ومن اهوی انا

وہ پانی والی ہر ایک سے رنگ آمیزی کرتی اور ان کو جان دینے کے لئے تیار کرتی مقی اس نے مجھے بلایا اپنی طرف مگر میں کیے جاتا کہ میں تو مرشداد (لوگوں کو) خدا کی طرف بلانے والا تھا۔ کچھ دیر تھمر کر سوچا اور کچھ دیر اس کی لطیف میٹھی آواز جس کی جانب تمام دل لوٹ جاتے ہوں۔ چند فارس اشعار پڑھے جن کا ترجمہ یہ ہے۔

آنم کہ جمہ جمان بفرمان من است سلطان منم وعشق تو سلطان من است میں وہ جوں کہ دنیا ہے مرے تالع فرماں سلطاں جوں پر عشق تیرا ہے مرا سلطاں تو جان منی جمہ جمان آن من است تو آن منی جمہ جمان آن من است تو جان میری ہو تو جمال بھی ہے میری آن تو جان میری ہو تو جمال بھی ہے میری آن للذا اے دوست مشاہرہ کے لیے مجاہرہ کرنا چاہیے تاکہ مرشد کامل کے طفیل سے اس مقام پر پہنچ جائے ورنہ تو کماں اور یہ بھی کماں 'پانی اور مٹی کماں۔ یہ رب العالمین والی بات کماں۔

ثم سالت عن المعراج فقال یا غوث الاعظم المعراج هو الخروج عن کل شیی سوای "پر میں نے معراج کی بات پوچھا کہ معراج کیا ہے۔ فرمایا کہ معراج سوائے میرے ہر چڑے نکل پڑتا ہے۔

میرے ساتھ معراج یہ ہے کہ تم میرے ہر جلالی جمال پرق سے باہر نکل کر میری طرف آجاؤ تو اس مقام پر پہنچ جاؤ گے۔ والله یدعوا الی دار السلام (الله داراللام کی طرف بلاتا ہے) فدائے عزوجل اولیاء کو اپنی ذات کی طرف بلاتا ہے۔ جس کی صفت "سلام" ہے اور "سلام" تو اللہ بی ہے۔ تم نہیں جائے۔ (فدائے) السلام علیک ایھا النبی (فرمایا کہ اے نبی تم پر سلام ہو) لیمن میری ذات مشاق ہے تمارے لئے۔ اے محمد اللہ تھی کے نکمید کے جمید کے است نور نوری و سرسوی

مُ قال لى:

يا غوث الاعظم لا صلوة لمن لا معراج عندى يا غوث الاعظم المحروم عن الصلوة هو المحروم عن المعراج عندى

برخدان جھے فرمایا:

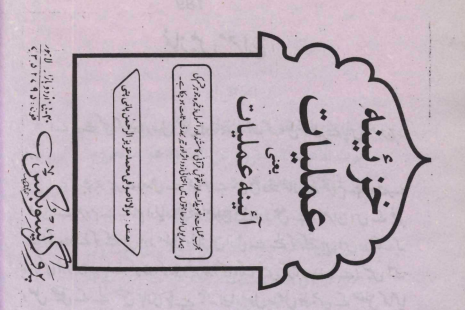
"اے غوث اعظم اس کی نماز ہی نہیں ہوتی جس کی میرے پال معراج نہ ہوتی ہو۔ اے غوث اعظم جو نماز سے محروم ہے وہ میرے معراج سے محروم ہے۔

## نمازمين معراج

اے غوث کی کو میرا وصال نبیں ہوتا جب تک کہ اس کو میرے پاس معراج نہ

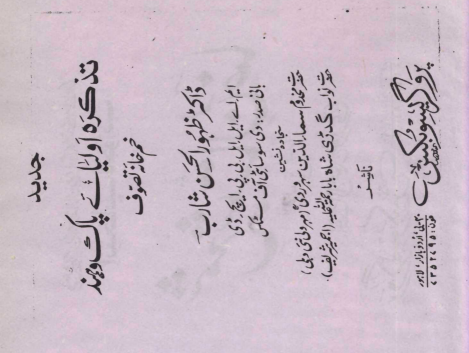
اے غوث جو میرے وصال سے محروم ہے لینی بی وقتہ نماز سے محروم ہے وہ میرے معراج اس کے غیر معراج سے محروم ہے۔ معراج اس کے غیر معراج سے محروم ہے۔ معراج اس کے غیر سے الگ ہونے کو کتے ہیں اس حد تک کہ وہ (کی اور کو) نہ جانے محر خدا کو جو (غیر خدا کو) الگ نہیں کرتا وہ (خدا سے) نہیں ملا۔ وصل حقیق کے لیے عشق مجازی چاہیے تاکہ ایسا وصول حاصل ہو جس کے متعلق کما گیا ہے کہ مجاز حقیقت کا زینہ ہے۔

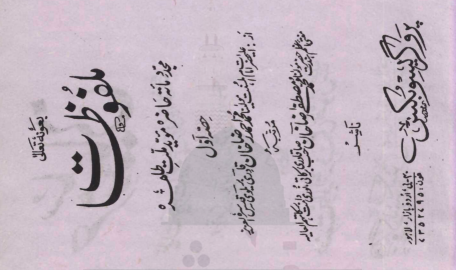
معثوق بعاشق نہ اگر غزہ نمودے واللہ کے عاشق خود رنگ نبودے عاشق کو نہ معثوق اگر غزہ بتائے واللہ کی رنگ پر عاشق نہ کوئی ہو گر عشق نبودے بخدا کس نہ رسیدے کس ذوق محبت بجاں کس نہ چشیدے کر عشق نہ ہو جائے نہ کوئی بھی خدا تک اور ڈاکھہ حب نہ بھی کوئی چکھا ہو ہر کہ عاشق عود ہوصل رسد تاچہ سراست درمیانہ عشق ہر کہ عاشق عود ہو می بائے وصل کو جھی عاشق ہو دہ پائے وصل کو عشق کے اندر عجب کھی بھیے ہے



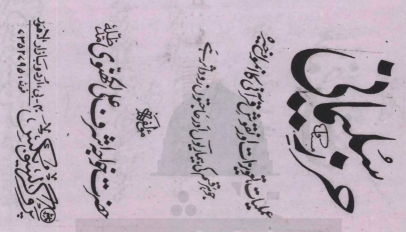


https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



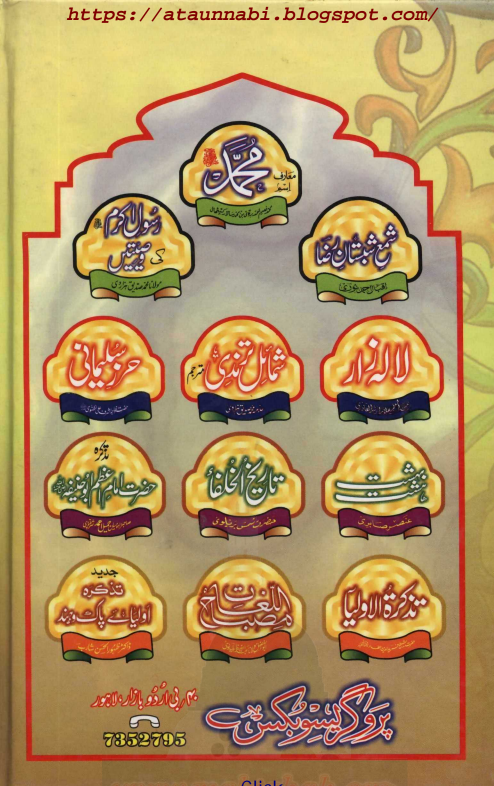






www.maktabah.org

Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattar



Click https://archive.org/details/@zohaibhasanattari